# Ibn Masarra: A reconsideration of the primary sources

Author: James Winston Morris

Persistent link: http://hdl.handle.net/2345/4254

This work is posted on eScholarship@BC, Boston College University Libraries.

1973

Use of this resource is governed by the terms and conditions of the Creative Commons "Attribution-Noncommercial-No Derivative Works 3.0 United States" (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/us/)

# Ibn Masarra:

A Reconsideration of the Primary Sources

by

James W. Morris

Arabic 244

Dr. Muhsin Mahdi

January, 1973

# Table of Contents\*

| Topic:                                                            | Pages:         |
|-------------------------------------------------------------------|----------------|
| Introduction                                                      | 1 - 2          |
| I. Historiography: Modern Studies of Ibn Masarra and his USchool" | 3 - 7          |
| II. Personal Background: Father and Family                        | 8 - 11         |
| III. Life and Character                                           | 12 - 18        |
| IV. Works and Doctrines                                           | 19 - 38        |
| V. His "School": Reactions and Influences                         | 39 - 48        |
| Selected Bibliography:                                            |                |
| I. Secondary Sources                                              | 49 <b>-</b> 50 |
| II. Primary Sources                                               | 50 - 52        |
| Appendix: The Primary Sources                                     | (iamaxxyii.    |
| I. Chronological Relations (time-chart)-                          | ii.            |
| II. The Original Sources (annotated)                              | iii-xxxxviii.  |

<sup>\*</sup>Note: The reader may find it useful, before beginning the text itself, to turn first to the Bibliography and the Appendix so as to familiarize himself with the names of authors, the mode of reference used here, the system of transliteration, etc. All readers will probably find the time-chart, p. ii, a quick and helpful aid throughout for keeping in mind the dates and relations of the different sources.

We cannot emphasize too strongly the importance of the Appendix for the reader with a command of Arabic; even for those without any Arabic, certain of the notes there treat material and add references not discussed in the actual text.

## Ibn Masarra

The figure of Ibn Masarra, as portrayed by modern historians, is a familiar mythical type--that of the "founder" (in this case, of Andalusian philosophy and mysticism), by whose influence and example the otherwise mysterious and obscure origins of a significant cultural phenomenon are to be "explained." Yet even if history, at any level of generalization, inevitably tends toward myth, still the distinction of fiction and historical narrative seems a real and meaningful one: In the latter instance, one expects probability tempered by and anchored in "facts." For that reason alone, then, this paper should be justified as a caution and object lesson in the critical reading (or writing) of history, since very little written about Ibn Masarra in Western languages has any sure substantiation in the original sources. More positively, it

and it is not intended as a point-by-point analysis of Asin's

work, a task which would require a volume at least as lengthy; only

It is not so much that what Asin, for example, says in some 200 pages is at all untrue or invented, but simply that its relation to Ibn Masarra is tenuous at best, and frequently misleading. In Brockelmann's notice, to take another example—BR-S, I, 378-379 \* Geschichte der arabischen Litteratur, Supplementbände, 3 vols. (Leiden, 1937-1942)—almost nothing but the dates and proper names can be trusted; čertainly inaccurate is the opening statement that Ibn Masarra "founded the study of Greek philosophy and Islamic mysticism in Spain." And Brockelmann, like almost all writers of this century, follows Asin, who is generally more careful to include qualifiers ("it is probable," "not impossible," etc.) where he is clearly embroidering the very meager information contained in the sources. Unfortunately, even the attentive reader, though, can scarcely be expected to recognize all the joints between "fact" and fiction, or to judge the varying degrees of probability involved.

This study, however, was not conceived in a critical vein,

may serve to reveal once more the complexity and interest of a still largely unexplored period in the history of Islamic Spain, and to re-open a number of intriguing problems.

We begin with a survey of modern Western scholarship on Ibn Masarra, as a way of revealing some of the larger problems and interpretations with which his name has been associated, and which have accounted for his continuing interest to several generations of historians. The rest of this study does not pretend to be the history that would answer those questions, but only a small part of the tedious task of collecting and collating sources which such an endeavor would require. All we have attempted here is an outline of the facts concerning Ibn Masarra's personal background, his life, his works and teachings, and his subsequent direct influences, as they emerge from the scattered references in primary sources.2 This preliminary discussion is neither definitive nor exhaustive, and is only meant to prepare the reader with a command of Arabic for his own examination of those sources, which are intended as an integral part of the paper, and annotated and organized so as to make reference as easy as possible.

a few basic disagreements are openly touched on in what follows. Rather, more constructively, the solvent effects of this re-examination of the sources (with some new additions) may help to reveal new possible relations between important movements and activities which Asin--perhaps too avidly--sought to link to the person of Ibn Masarra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>A listing of the relevant primary sources is given at the beginning of each section, supplementing individual references throughout the narrative. Supporting analytical arguments (for dating, etc.)—sometimes tedious and complicated—have usually been confined to footnotes.

#### I. Historiography

The first mention of Ibn Masarra in modern historical writing was apparently the article on "Empedocles" from al-QiftI's TarIkhaal Hukama', which was included in a collection of Arabic sources for Sicilian history published in 1857 and translated (into Italian) a few years later. 3 In a sense this passage from a1-Qifti (d. 1248) -- a misleading compilation of earlier notices in Sacid (1070) and Fbn al-Faradī (1012)-4has determined the basic orientation of most subsequent writing on this subject: In it, Ibn Masarra is linked quite strongly to the "Batiniya," and to certain late neo-Platonic writings which the Arabs had credited to Empedocles (and Pythagoras). and which were to have considerable influence on the mysticalphilosophical speculations of later Muslim and Jewish (and possibly even Christian) thinkers and "mystics" in Spain and North Africa. It was in this latter, philosophical context, that Ibn Masarra was next evoked -- in Munk's study (1859) of the Jewish Andalusian philosopher "Ibn Gebirol"--as the man who supposedly "brought to Spain" the different works attributed to Empedocles.<sup>5</sup> Dozy, however, in keeping with the political

Michele Amari, pp. 613-615 in Biblioteca Arabo-Sicula (Leipzig, 1857) = pp. 15-16 in al-Qifti.

<sup>4</sup>Compare the passage in question and its analysis (Appendix, p. xxxiv) with Sacid, Ibn Abi Usaybica (IAU), and Ibn al-Faradi, #1202. In fact, the only original, knowledgeable mention of Ibn Masarra's relation either to the Batini movement or to "Empedocles" is one line in Sacid; all the rest of al-Qifti's article, which has so impressed later scholars with its stress on Ibn Masarra, is entirely borrowed from Ibn al-Faradi--an important fact no one seems ever to have noticed, or at least to have pointed out in print. There is no reason to believe that al-Qifti had the least knowledge of Ibn Masarra apart from what he found in his two sources.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>In going on to quote (pp. 242 ff.) from the summary of

4. 4.

stress (and the romantic, almost novelistic style) of his history,(1861), emphasized the "Baţinī" side of al-Qifţī; s notice, treating this "panthéiste de Cordoue" as the "emissaire sécrète" of Faţimid propaganda in Spain, "affilié à la société secrète des Ismacīliens." Unfortunately, Dozy's imaginative (and sometimes fantastic) account has had considerable influence on subsequent writers in some of its more dubious details. 7

Goldziher (1903), while including the perspectives stressed by Dozy and Munk, was able to take advantage of the publication of some important new sources--principally Ibn al-Faradī and

This passage (II, 126-127) may also be the source of that infelicitous application of the term "libres penseurs" to the Mu<sup>6</sup>tazila and others, popularized in Islamic studies by Goldziher (see below). Dozy here is clearly using it anachronistically, in the unclear and inexact popular sense that it has taken in later writers.

pseudo-Empedoclean doctrines given by Shahrastani, Munk was already anticipating the project later carried out by Asin.

The passage on Ibn Masarra is pp. 240-242 in his Melanges de philosophie juive et arabe (Paris, 1859). Munk does not mention any source for his comments other than al-Qifti and Amari's Italian translation of his anthology. Yet in the text he makes two influential statements—that Ibn Masarra brought the works of Empedocles to Spain, and that he had (first) studied them in the East—that are not in al-Qifti at all, and indeed seem to contradict what is actually said there (although probably invented by al-Qifti himself) about Ibn Masarra's having to leave Cordoba for the East "because of too much study of the philosophy of Empedocles."

<sup>6</sup>R.P.A. Dozy, pp. 127-128 in <u>Histoire des Musulmans d'Espagne...</u>
Vol. II (2nd:edition: Leyden, 1932). Dozy also gives in full
(IV, 158-159) the passage from <u>al-Hulal(anonymous author: see</u>
Appendix, p. iv) mentioning a hadith found among the works of
Ibn Masarra by a faqih of Cordoba around the year 495/1101.

Dozy, at least, had a sort of excuse: His interpretation here is not so farfetched when one realizes that he used, in addition to al-Qifti, only the short passage in al-Humaydi and its repetitions in Ibn Khaqan and al-Maqqari--all of these late (and short) notices which also tend to portray Ibn Masarra as a reprehensible heretic. (The additional sources in the second edition are listed by Lévi-Provençal, following Asin.) None of the earlier and most essential historical sources--especially al-Khushani, Ibn al-Faradi, and Ibn al-Abbar--were utilized by Dozy; all, of course, were still in manuscript at that time.

(apparently) Ibn Hazm's Fast. For him, Ibn Masarra represented one point in a larger movement of "free thought" (generally perceived locally as "Mu tazili") penetrating Spain and the Maghrib at that time and combining otherwise disparate doctrines in a common reaction against the "orthodoxy" of the Malikite religious scholars. The emphasis is not so much on the man as on the "school" he helped originate: "I Islam espagnol du xie (sic) siècle fut bientôt pénétré d'un mouvement latent de libre pensée, qui prit le nom de Masarriya."8

To the insights and interpretations of his predecessors, Asin-Palacios (1914) added a deep interest (and extensive background) in the development of Islamic mysticism in Spain, a movement to which Ibn Masarra is attached, above all, by the testimony of Ibn al-CArabī, for whom he was "among the greatest of the people of the (mystical) way in knowledge, states, and revelation." And if the greater part of Asin's

<sup>8</sup> Ignaz Goldziher, pp. 66-69 in the Livre d'Ibn Toumert
(Alger, 1903)--part of his introduction.

If Goldziher adheres more closely to the sources in his actual biography of Ibn Masarra, his imagination may even excel Dozy's in this portrayal of the "Masarriya." The only mention of the name "Masarriya" itself, to begin with, is in Ibn Hazm (d.1064), who only mentions the group because of the obscurity into which its memory has fallen in his day. Moreover, all the other followers of the "madhhab" of Ibn Masarra cited in Ibn al-Faradi died--as Goldziher himself admits--in the 10th century. These were apparently his only two sources for this judgment. (There is no mention at all of any connection to later speculative Sūfism in Anadalusia, as first stressed by Asin--apparently on the basis of Ibn al-Arabi's comments.)

<sup>9(</sup>Futuhāt I, 148; see Appendix, p. xii.) Miguel Asin-Palacios' Ibn Masarra y su escuela: Origenes de la filosofia hispanomusulman, 2nd edition (slightly revised), pp. 1-216 in Obras Escogidas, Vol. I (Madrid, 1946). The subtitle, although a just statement of Asin's larger topic, is inaccurate and misleading if taken as too directly related to Ibn Masarra and his "school;" any connection of Ibn Masarra especially with "philosophy" in the stricter sense of Aristotelian "falsafa" is especially tenuous./ This text is essentially that of the 1914 edition, with changes limited to a few footnotes and the system of transliteration.

study was taken up with the (somewhat dubious) task of reconstructing "Ibn Masarra's" pseudo-Empedoclean "doctrine," his investigations also brought to light a number of new sources for the history of Ibn Masarra and his disciples—and also for early Andalusian asceticism and Muctazilism in general—which together have made this the authoritative study of the more heterodox intellectual movements of early Muslim Spain, a position which, for all its faults, the work seems likely to hold for some time to come. Almost without exception, 11 subsequent

The article on "Ibn Masarra" by Roger Arnaldez in the second

<sup>10</sup>Newly edited works published during the last half-century have added surprisingly little to our stock of sources mentioning Ibn Masarra and his school. The only significant ones not used by Asin are the following: 1) al-Nubāhī; 2) Ibn al-Abbār (in two supplementary editions to the Takmila--see Bibliography and Appendix, p. ix); 3) Ibn al-Mar'a; and 4) Ibn Abī Zayd (dubious: given only in SEZG-I, without sources--see Appendix, p. iii). Asin added references to 5) al-Suyūtī and 6)al-Thacalibī in footnotes to his second edition, but did not analyze their contents in the text.

 $<sup>^{11}\</sup>mathrm{Two}$  notable exceptions--authors who have at least partially re-examined some of Asin's sources and conclusions -- must be mentioned. Levi-Provençal, while closely following Asin on the details of Ibn Masarra's life in his Histoire de l'Espagne musulmane (Paris, 1953) II, pp. 485-488 (the sections on Mu tazilism and asceticism, pp.480-485, are also relevant) stresses in his concluding remarks not so much any literary "doctrine" of Ibn Masarra as--here perhaps closer to Goldziher--his sociological significance as the "premier (?) pionnier" in the development of "une vie mystique collective de caractère spécialement hispanique." More important, though, is the short study "A propos de l'ascete philosophe Ibn Masarra de Cordoue!" (Orientalia Suecana, III, pp. 75-83) in which he specifically re-examined the biographical sources for the lives of Ibn Masarra and his followers in the light of new passages from Ibn al-Abbar (= our Appendix, p. vii), and concluded with the accurate observation: "On s'apercoit, à l'examen de ces données, combien l'indigence et la contradiction des sources anciennes rendent malaisée toute prise de parti."(p.82) Unfortunately, even the revised chronology which he thought assured by Ibn al-Abbar must be held in question (see Section III below). Finally, as for the doctrinal "systeme masarrien" constructed by Asin, Levi-Provencal modestly excuses himself in terms which do not conceal a certain scepticism: "On ne peut qu'admirer la maîtrise avec laquelle M. Asin sut tirer parti dans son ouvrage des sources indigentes qui s'offraient à lui...." (p. 75)

works on the intellectual history of Islamic Spain, whether general or more specialized, have tended to repeat Asin's conclusions, apparently without ever fully reconsidering his sources: "Ibn Masarra" and "the origins of Spanish Muslim philosophy" (the subtitle of Asin's book) have too often become synonymous terms.

edition of The Encyclopedia of Islam (Vol. III, pp. 868-872) is complementary to Lévi-Provençal in that, while summarizing Asin's biographical conclusions (errors and all), it does at least undertake a short examination of the sources for his doctrinal reconstruction, leading to skeptical conclusions on a number of points. The result is again a more accurate assessment: "It may therefore be considered, without having actual proof, that Ibn Masarra's doctrine belonged somewhere between the theories of the pseudo-Empedocles and those of Ibn Arabi, modifying the still very metaphysical and speculative cosmology of the former in the direction of the mystical cosmology of the latter." (p. 871,-emphasis ours.)

## II. Personal Background

Our only source making specific reference to Ibn Masarra's family is Ibn al-Faradī (cf. Appendix, pp. xvi-xviii). As for more general background, Asin has collected--mainly from Ibn al-Faradī again--biographical notices on a number of other early Spanish ascetics ("Apendice 3," pp. 185-191) and Muctazilites ("Apendice 2," pp. 179-184), to which should be added the helpful survey of "El pensiamento musulmán español en los tres primeros siglos" (pp. 21-38). A great deal of work could still be done, however, by collating and examining more closely the references to students and teachers--especially those frequented in the Orient during pilgrimages--which are cited in the biographical literature; such study would also help in reconstructing more exactly the social context of figures, like Ibn Masarra, whose importance has already been recognized.

Ibn Masarra's family was almost certainly of native

Spanish stock, a fact that emerges from the discussion of its

"client" status, the description of his father's physical

appearance (fair-haired and ruddy-faced), and the humorous story

told of his stay in Baṣraṣ-where as a sunburnt youth accompanying

his merchant brother on the pilgrimage, he was warned by a teacher

to beware of being sold as a slave by the people of that city.

<sup>12</sup>The mention, transmitted by certain "companions," that Ibn Masarra supposedly later claimed that his family were among the clients of the Omayyads (rather than of Berbers, as stated by Ibn al-Faradi's other sources), might presumably reflect a desire for higher social (and religious?) standing--whether by Ibn Masarra himself, or among his later followers--analogous to the later practice (especially common in the Maghrib) of creating a "Sharifian" ancestry for anyone possessed of superior or "saintly" religious powers.

Whatever his occupation, Ibn Masarra's father appears to have been among the leading scholars of his day in Cordoba (Ibn al-Faradī has four biographies of men--two of them quite important--among those who transmitted his hadīth, and he is said to have had "wide renown" in Mecca during his final stay there), despite his also having been suspected of concealing "Muctazilite" opinions on the free will such as were known to be held by his notorious friend Khalīl "al-Ghafla." Such views were probably not so uncommon among the educated elite, and the fact that his father, during that early Hajj; 15 had studied in Başra, at that time a center of Muctazilite speculation, is another indication that the young Ibn Masarra--whether in personal discussion, or through the books left him by his father--was exposed to speculative religious ideas at an early age. 16 Finally,

<sup>13</sup>The only possible evidence for his also having been a merchant, as Lévi-Provençal would have it ("A propos...", p. 77)--that his brother Ibrahim was one, and that he supposedly left Cordoba for the East in old age "because of debts"--may be inadequate for such an assertion.

<sup>14</sup>For more on this interesting figure, who came into disrepute for openly admitting Muctazilite views (apparently also after a journey to the East; before that time he seems to have associated with the leading Malikite faqihs), and whose "heretical" library was burned by a group of scholars after his death (date unknown), see Asin, pp. 181-182; he is also cited by Goldziher, pp. 67-68, and Lévi-Provençal (H.E.M.), pp. 481-483.

<sup>15</sup>The exact time, lacking any birthdate, remains uncertain. Asin (from the names of teachers given?) places it in the "240's". Note that the "al-Khushani" (not the historian who is among our sources, and often cited by Ibn al-Faradi as "Ibn Harith") who is said to have traveled and studied with Ibn Masarra's father during this trip is listed among Ibn Masarra's own teachers, and is one of the most frequently occurring names (of teachers add transmitters of hadith) in Ibn al-Faradi--another indication that Ibn Masarra's family was among the religious and intellectual "elite" of the capital.

<sup>16</sup>The works of "Empedocles," if Ibn Masarra was really as enamored of them as Sacid states, could easily have been part of this (or some other Cordoban) library; it is nowhere recorded that he first heard of them in the East.

whatever his father's reasons for departing for Mecca a second time (and the imputation in one source that it was "only because of a debt," qualified by "it is said," leaves ample room for speculation), his death there in 286 means that Ibn Masarra (born 269) was left fatherless at the age of fourteen or fifteen, at the latest.

The four men listed as having studied under Ibn Masarra's father (there were of course others less distinguished) are of interest for other reasons as well. 17 All of them had, among their teachers, the same three as are listed for Ibn Masarra, a sign that his education -- to a certain degree, at least -- must have followed the traditional, legal (Malikite) patterns; the story of his visit to a famous fagin of Qayrawan, witnessed by al-Khushani (# Appendix, .p. xxxi), is another indication of this. Most of them, moreover, were close contemporaries, some of almost the same age, and the itineraries recorded for their travels in the Orient--especially in the case of #1216, whose hajj (294-8) may have been only a year of two before Ibn Masarra's (cf. #21 below) -- could very likely include a number of the Eastern scholars with whom he actually studied, since the Spanish travelers, judging from Ibn al-Faradi's biographies, seem to have frequented many of the same famous names. 18 At any

<sup>17</sup> One of them (#306), born in 218, seems to indicate that Ibn Masarra's father was probably fairly old when he (Ibn Masarra) was born, since one did generally study hadith from older scholars, not usually from men younger than oneself.

<sup>18</sup> One such recurrent name (in #1068 here, and #'s 1329 and 1364 among the later followers of Ibn Masarra's school; also found in many unrelated notices) is the Meccan scholar Ibn al-A rabi (SEZG-I, 660-661), who supposedly "replied to" the teachings of Ibn Masarra (Ibn al-Faradi, #1202). (When, whether in writing

the speculations and controversies then current in Eastern circles (and the periodrwas a creative one for Islamic philosophy, theology, and mysticism) must have been quickly, if often surreptitiously, carried back to Muslim Spain—undoubtedly by men other than Ibn Masarra as well. 19

or in oral response to questioning, on what points of doctrine or practice, etc. are unanswered questions.) Ibn al-A rabi, it should be noted, is today known mainly as a "mystic" (he was associated with al-Junayd and others), but was also a transmitter of hadith and may very well have taught Ibn Masarra. (See #22 and Section IV below.) Ibn al-A rabi lived from 246 to 341.

Note, for example, that five of the eight men whom Ibn al-Faradi associates with Ibn Masarra's "school" (i.e., with some acquaintance with his works) are also listed as having traveled and studied in the East. (Cf. Appendix, pp. xix-xxi.)

#### III. Life

As with many other legendary figures, most of what has been said about Ibn Masarra cannot be proven--or disproven: It is simply "possible." We have tried to limit the following sketch to what is not only possible, but also probable, as having some ground in the sources--although the sources themselves (as on the date of his travels in the Orient) are often doubtful or contradictory.

The most important sources for the life of Ibn Masarra are al-Khushan (repeated by Ibn Adhar I), Ibn al-Farad I, and Ibn al-Abbar. Of them, al-Khushani (d. 371/981) is the oldest, and the only one to have had a personal acquaintance with Ibn Masarra and his contemporaries; a sympathetic and knowledgeable observer, he is remarkable (in this notice and in the rest of his works) for the distance he openly takes from the "taq1id" of the more conservative Malikite fugaha". Ibn al-Faradi (d. 403/1012) is the next-oldest source (he includes in his biography of Ibn Masarra a comment by al-Khushani, whose books and oral testimony he frequently cites elsewhere as well), and by far the most extensive one: Although very obviously marked by the strong reaction against Ibn Masarra's writings which intervened shortly after his death (cf. Section V) and which makes some of the reports concerning him rather unreliable. the objectivity and relative fairness of Ibn al-Faradi's accounts (he does mention nine followers of Ibn Masarra's "school" and a number of others suspected of 'Muctazilism') is all the more surprising in view of his era; or it may be that the period of the greatest intolerance and hostility toward such "heresies" had already passed, since this book was completed in the last

decade of his life. Ibn al-Abbar (d. 658/1260), while relatively late, is based mainly on a lost Ekitab flakhbar Ibn Masarra wa Ashabihi" (why he doesn't speak of Ibn Masarra himself is unknown), and is our only source for, among other things, eleven personal disciples of Ibn Masarra and several other later followers. To these three major sources imight be added-and only conditionally, though, as they appear based more on know-ledge either of written works or of later followers—the short comments of Ibn Hazm ("Risala...") and Sa id, and the strongly prejudiced notice in al-Humaydi, with its repetitors.

Ibn Masarra was born in Cordoba in the year 268 (883), the son of an important religious scholar who belonged to the intellectual elite of the time. The boy's education, while in part following traditional (mainly legal) lines—we have the evidence of his teachers' names, the report that he transmitted hadith (al-Ḥumaydī), and the visit to the Mālikī faqīh in al-Khushanī—almost certainly, to judge from his father's biography, involved exposure to the different strands of "Mutazilite" speculation, whether in discussions within the home, or among the works in the family library. Those books, according to Ibn al-Faraqī, were left to the still young Ibn Masarra (14 or 15 at the oldest—another hint that he was already a precocious student) by his father at the time of the latter's second voyage to Mecca, where he died in 286.

<sup>20</sup>Goldziher's remark (p. 68) that "I tizal" was in Spain at that time a "vague, generic term" for all independent theological speculation is relevant here. Most of our sources down to (and partly including) Ibn Hazm seem to show little appreciation for the differences and nuances among non-"orthodox" theological doctrines--often referring only to suspect opinions on "qadar"--

Conflicting evidence concerning quite different times for Ibn Masarra's travels in the East ("before 300" and 311-313) unfortunately renders uncertain all attempts at dating or otherwise ordering the events of his later life; the only hypothesis reconciling all accounts is that of two separate journeys. 21 According to Ibn al-Faradi (with al-Khushani probably agreeing: see #21). Ibn Masarra, not yet thirty. traveled to the Orient--or "fled," as one later (and dubious) story would have it -- and studied there for some time (most likely several years) with certain "Muctazilite" theologians: "ahl al-jadal wa ashab al-kalam wa al-Mu tazila." in the words of

nga ngamagan na katang malak ngaman na kanggaran ng garang ng mga na katang na katang na Malak na mga na Malak

so that the doctrines to which Ibn Masarra had access as a youth may have included more esoteric or more philosophical writings than those of the "Mutazilite" dialecticians as we understand that term today.

<sup>21</sup>The evidence is as follows:
a) Ibn al-Faradi himself has "...and he departed for the East in the latter days of the Amir Abd Allah," who died in 300 (912). (The dubious account of Ibn Masarra's "flight" by one "Ibn Maslama" follows--see #22 below.)

b) Ibn al-Abbar, #8, has Ibn Masarra traveling to the Orient and making the Hajj for three consecutive years--from 311 to 313-in the company of at least four "disciples!" ("ashab"); it is not for certain that he returned to Spain immediately after the latter date, but that seems likely.

c)al-Khushani (d. 371) personally recounts an incident in which he as a youth in Qayrawan met the "young" Ibn Masarra (the old faqih--who died 317--several times adresses him as "ya shabb"), at that time still unknown to him or anyone else present, and was obviously impressed by his precociousness, his learning, and his interest in figh: Generally not the sort of things one would expect said of a scholarly ascetic in his forties accompanied by several disciples. al-Khushani, moreover, emigrated to Spain in 311-312 (See Ben Cheneb's introduction to his work, vol. II, p.xv), most likely as an adult, as he corrected the orientation of the qibla in Ceuta along his way to Cordoba.

In sum, to postulate only one journey (either in 311 or "before 300) requires denying and rendering improbable information given in several places in independent sources. The performance of the pilgrimage a second time would at any rate not have been unique, as it is recorded both for his father and a later suspected follower of his "school," #1364, even among the few notices we have selected. In light of the intellectual attractions of the East, it should not be necessary to postulate "persecution," either.

an enemy.<sup>22</sup> Upon his "return" (if there was such an early "rihla")-at any rate, at a fairly young age--his ascetic way of life and
his outstanding eloquence (characteristics which are granted him

In particular, it is guite possible (even probable in a case such as Ibn al- A rabi-4see #18 above) that he studied with some of the very famous mystics living in the East at that time, including al-Junayd, al-Nahrajūrī, disciples of Dhū al-Nūn, M. b. Sālim "al-Tustari" (pupil of Sahl al-Tustari), etc.: The agreement of certain of their doctrines with fragmentary hints of Ibn Masarra's teaching (cf. #30 below on Massignon's article "Sālimīya," EI1), along with their inclusion together in the later Andalusian mystical tradition (Ibn al-Arabi) are indications in that direction. Nothing is said one way or another in the sources, apart from the similarity observed in certain of Ibn Masarra's ascetic practices (constant examination and purification of conscience and act) to those of Dhū al-Nūn and al-Nahrajūrī. (Ibn al-Faradī, #1202)

Dozy's hypothesis of Ibn Masarra's having been trained as the "secret agent" of Fatimid or Shi ite propaganda, in a political sense, at this time has absolutely no proof, and appears to rest mainly on the much later "batini" epithet in Said (or al-Qifti). "Batinism" in the sense of often elaborate symbolic interpretations of Scripture, etc. was of course not confined to subversive groups, and in Spain at Ibn al-Faradi's time (or earlier) the term "ta'wil" appears to have been applied to anyone who attempted a rationalist, non-literal interpretation of certain doctrinally important passages ("sirāt," "mīzān," etc.). While one might suspect that Ibn Masarra's "interpretations" were closer to the mystical ones of later Sūfi's than to the straightforward theological ones of the "Mu tazilites" (in our sense), the question remains open. (See Sections IV and V.)

B) The testimony in Ibn a1-Faradi (#1202) of a clear enemy of Ibn Masarra; one "Ibn Maslama" (outlined in orange, Appendix, p. xv), must be used with extreme caution, as liable both to anachronisms and deliberate misrepresentations: The party ("fidga") which he represents, to use al-Khushani's term in the same article, is that of al-Nubāhi's "inquisitors; whose views obviously influenced as well the notice in al-Humaydi (and his followers), which represents Ibn Masarra in similarly biased terms.

In particular, 1) whether or not Ibn Masarra was "suspected of unbelief" before making the <u>Hajj</u> (at either date), there is no indication at all anywhere else that he "fled" ("kharaja fārran") Cordoba for this or any other reason—although the motives for later representing (or simply perceiving) his actions in that light should be clear. While the "sahifa" reportedly written

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>A) Although we have direct testimony only to Ibn Masarra's having been in Qayrawan (al-Khushani) and Mecca and Medina (Ibn al-Abbar), the above mention of the Mu tazila is a good indication that he also studied in the intellectual centers of al-Iraq: Basra, Baghdad, and Kufa. A probable itinerary—and a list of at least some of the individuals with whom he most likely studied—could be constructed on the basis of the numerous accounts in Ibn al-Faradi.

by friend and enemy alike<sup>23</sup>), presumably motivated by and expressing some distinctive new teaching, began to win him a certain personal following, including respected men (some even older than himself) from as far away as Toledo. Some of these close companions, at some stage, he began to initiate into the study of his "doctrines," involving esoteric interpretation ("ta'wīl," etc.) of the Quran and the study of a number of books (we have the titles of at least three--see Section IV) which he himself was composing. Completely unknown, however, are even the rough dates at which he began this writing

against him by the qadī "al-Habbab"(d.322) may well be evidence of hostility in certain circles at an early date (the actual time of writing is unknown), there is no indication even in later events (see Section V) that "repression" in Cordoba ever reached the point of physical injury or any other threat sufficient to provoke a "flight"--except of course for participants in political plots.

<sup>2)</sup> The story that Ibn al-A rabi and Ahmad b. M. "al-Tustari" "radda ala" Ibn Masarra (not necessarily in writing, as some have assumed) should not be taken to preclude his having studied with either Ibn al-A rabi or Muhammad b. Salim "al-Tustari" as a) the incidents referred to here, judging from the dates of this youngest "al-Tustari" (Ahmad-d. 350), most likely occurred after Ibn Masarra's death (319) and thus b) quite likely dealt with oral representations of his views by Cordobans either enemies or ignorant of their full meaning, in which cases one could freely reply (for self-protection or other reasons) in terms that could be understood (or forgiven) by those initiated into the more esoteric aspects of such a position. Note that several later adherents of Ibn Masarra's "school" (#'s 1329 and 1364) are still mentioned as studying with Ibn al-A rabi shortly before his death (ca. 341).

<sup>23</sup>For the enemies, of course (as "Ibn Maslama" in Ibn al-Faradi's article, and al-Humaydi), the virtuous ("ascetic") life and its preaching were pretense designed to deceive the credulous among the masses; actually, the similar style of existence led by his direct disciples (see Ibn al-Abbār) and some later followers (see Ibn Hazm and Section V below), the anecdote recounted by al-Khushani, and the more widespread presence of such ascetics in Andalusia at the time (Asin, pp. 185-191) are all indications that his activities were sincere—although, especially if coinciding with his return from the East, or with the move out of Cordoba, they may well have marked a considerable change

and teaching, and moved--perhaps in part to avoid opposition already developing in the city--to the "hermitage" ("muta abbad") in the mountain range near Cordoba, from which he was to acquire his nickname "al-Jabalī." At any rate, he is found in that mountain retreat, writing and teaching among numerous disciples, after his return from the long journey to the East (311-313+) which he had made in the company of at least four early followers. And it was there on the mountain, presumably, that he died (of unidentified, but natural causes) in 319 (931), little more than fifty years (A.H.) of age.

The fate of the eleven personal "companions" mentioned in Ibn al-Abbar (not all of whom were necessarily with Ibn at his death) is unknown; their names appear in no other source,

Equally uncertain is the role (and date) of opposition or "persecution" within the city in possibly causing either the trip(s) to the Orient or the removal to the mountain. Ibn al-Faradi mentions that the important qadi "al-Habbab" (246-322) wrote a "sahifa" in reply to Ibn Masarra. But although the date of that work was probably during the latter's lifetime (d.319), there is no reason to assume a priori that it was evidence of such persecution as later developed (see Section V), or that the reaction was serious enough to provoke a "flight".

from the sort of life he had previously led there. One can only speculate, though, as to what readings or personal encounters could have accounted for any dramatic "conversion" in his behavior, if such actually did occur.

The eloquence of Ibn Masarra and his remarkable persuasive powers--both personally, and in his writings--are also strongly emphasized by al-Khushani, al-Humaydi, and Ibn Hazm ('Risāla...").

The mention of the "hermitage" is in Ibn al-Abbar, #113. At the time of the poem recorded in al-Humaydi (the only extant fragment of his writing, apart from titles, incidentally), inviting an Abū Bakr al-Lu'lu'i to visit him on a rainy day, Ibn Masarra was obviously still residing in Cordoba; but this poem could also be very early. (For al-Lu'lu'i as a teacher of M. b. Yabqa b. Zarb, who later--350--burned some copies of Ibn Masarra's books and authored a refutation of his doctrines, see Ibn al-Faradi, #1361, and al-Nubāhi.) The interesting story in Ibn al-Abbar, #339 (repeated by al-Magqari), of Ibn Masarra's building a residence on his mountain resembling in its dimensions a room once inhabited by the Prophet which he had visited in Medina, does not of itself indicate that he had not already lived on the mountain even prior to making the Hajj.

and the followers of his "school" found in Ibn al-Faradī and Ibn Hazm belong to later generations. 26 It is possible, though, that their very obscurity (three--#'s 529, 562, 2468--are from Toledo and possibly newly converted), and the general stress on their moral and ascetic virtues rather than their knowledge of figh and traditions, may point to an untold story, one which perhaps surfaces, for a moment, in Ibn Hazm's account of the strange community of "Masarrīya" surrounding al-Rucaynī-- a story in which Ibn Masarra's name was associated not so much with the speculations and subtle arguments of the urban religious and social elite (those described in Ibn ala-Faradī), as with a practical example and religious way of life effective among broader--or at any rate, more diverse--strata of the population.

<sup>25</sup> Ibn al-Abbar is very specific (#8) about these dates: Ibn Masarra performed the Hajj three times (in the company of at least one other disciple, for certain), from 311 to 313; and another disciple who traveled with him (#339--presumably on the same journey) recounts in the first person a story taking place in Medina (see footnote #24 above). These are all indications that even if Ibn al-Faradi is correct in his earlier date--and he quite possibly is, as explained in #21 above--one must also take seriously the possibility of a second, later pilgrimage.

<sup>26</sup>See also Section V below. One likely exception in Ibn al-Faradi is #897, a man living near Granada who died in 325 or 326 and "corresponded with Ibn Masarra" (at an unknown date); he had studied in Cordoba with a man who is among Ibn Masarra's teachers (M. b. Waddah), so they were most likely personally acquainted. A few of the others mentioned by Ibn al-Faradi could have been adults by Ibn Masarra's later years, but there is no indication that they actually knew him personally or as students.

## IV. Works and Doctrines

It is not our purpose in this section to criticize

Asin's conclusions on this subject, or to attempt a new reconstruction based on essentially the same sources--both of
which tasks could only be undertaken by someone with an equally
wide background in early Islamic intellectual history. But a
closer look at the scattered original sources, the "mezquinas
fuentes" (p.113) on which Asin sought to construct his
"theological doctrine of Ibn Masarra" ('pp.89-113), might
legitimately lead one to question the central importance which
he attributed in this case to that "pseudo-Empedoclean doctrine"
he had earlier (but from other sources) so capably constructed
and analyzed. It might thereby suggest as well some alternative
topics for investigation in this connection.

Only three titles of works by Ibn Masarra are known to have survived: Kitab al-Tabsira (Ibn al-Abbar, #113), Kitab al-Huruf (Ibn al-Arabi), and Tawhid al-Muqinin (Ibn al-Mar'a); summary references to at least part of the contents of the respective works are also included in the latter two cases. Less importantly, hadith ascribed to Ibn Masarra are mentioned by al-Tha alibi and and the anonymous author of al-Hulal. In addition to the above direct traces we have only a few most important remarks on his teaching (and his followers) in Ibn al-Faradi, a paragraph (and a poem of his) in al-Humaydi, some remarkable (if problematic) passages in Ibn Hazm, and the famous sentence in Sacid. 27 Also,

<sup>27</sup> Sacid, of course, was copied by al-Qifti and IAU; Ibn al-Faradi (in part), also by al-Qifti. The various "refutations" of Ibn Masarra (five or more were written, although some quite short), which are listed in Section V, would undoubtedly be

to the degree that proper understanding (i.e., in terms of the author's full intentions) of an esoteric text, especially one dealing with spiritual "states," may depend on participation in a particular oral and practical tradition—and this would definitely appear to be the case with at least some of Ibn Masarra's writings<sup>28</sup>—it should be kept in mind that Ibn al-Mar's and Ibn al-Arabī, although later, appear to have had considerably more access to (and sympathy for) such a tradition of study than either Ibn Hazm or Sacid.

Ibn al-Faradī (d. 403/1012) is our earliest source for the views of Ibn Masarra, the closest to his actual teachings, and most importantly, the only one to offer a comprehensive appraisal of his activity; even if part of it is given by an enemy, that account--judging from its agreement with our other sources--would appear to contain a considerable amount of truth. First, the influence of Ibn Masarra's father and of his association, during his stay in the orient, with the "masters of kalām and the Mu tazila" would seem to be supported--although it may not be the whole story, by any means--by the judgments of Ibn Hazm (see below), who generally seems to treat of Ibn Masarra

of help, if any fragments had survived. (None has yet been discovered.) Equally interesting would be the book "fi akhbar Ibn Masarra wa ashabihi" mentioned by Ibn al-Abbar, #8.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Besides Ibn al-'Arabi's estimation quoted above (p. 5), we have the very titles of the works and the strong criticisms of their "excesses" of esoteric interpretation by enemies in in Ibn al-Faradi (#1202), al-Humaydi, and elsewhere. The story in Ibn al-Abbar (#113) of Ibn Masarra's anger with a student who had made an unauthorized copy of his <u>Kitab al-Tabsira</u> may also be indicative of an understandable concern with limiting the correctly availability of his teachings to those who might not have correctly comprehended (or appreciated) their symbolic import.

in the context of "Mu tazilite" opinions. on "gadar," etc. 29 The following remark in Ibn al-Faradi about his positions on . "'istita a" and the "wa Id -familiar themes of theological disputation -- would also support such a view. But Ibn Masarra clearly was not entirely of that party (not, at least, in the stricter doctrinal sense it has for us today), as the next statement about his "ta'wil" of the Qur'an partity indicates. For the few hints that we have concerning his procedures of "interpretation" and symbolization in Ibn al-Arabi, al-Humaydi, and Ibn al-Mar'a--especially when combined with the concluding reference here to his practical, ethical-"ascetic" stress on the purification of act and conscience "in the manner of /the famous mystics Dhu al-Nun and al-Nahrajuri"--appear to point to a very different tradition, that of "Sufiya" (although the term was not yet current), and to derive from influences which have still not been fully investigated. 30 It is primarily

<sup>29(</sup>See also notes #20 and #22 above.) Several hypotheses could be proposed in explanation of the varying estimations of Ibn Masarra's works presently available to us. It may well be either that the context and audience of those works changed during his life (e.g., under the influence of his Eastern studies), or-more likely in view of our evidence-that his writings received different interpretations according to the interests of different milieus: The story in Ibn Hazm of the break between al-Ru and certain other "Masarriya" (who were apparently Ibn Hazm's informants concerning their doctrines) might support such a thesis. For members of the urban intellectual and social elite (e.g., Ibn al-Faradi's #834), Ibn Hazm included; the reading of Ibn Masarra's works might involve very different interests (e.g., philosophical speculation) and committments than those prevailing in a more practically or "mystically" oriented group.

<sup>30</sup> As in does deal with Dhū al-Nūn (d. 245) and al-Nahrajūri (d. 330), especially pp. 195-203 ("Apēndice 5"), but his greatest emphasis--as determined by Ṣācid's remark on Empedocles and al-Qifti's additions--obviously lies with Ibn Masarra's (hypothetical) "speculative cosmology." Perhāps thrown off the track by the "refutations" which Ibn al-Faradi mentions by several other Eastern "mystics" (Cf. #22 abové), he does not

the still largely unproven role of Ibn Masarra in effecting the peculiar synthesis of these two influences, the speculative-theological and the mystical-ascetic, characteristic of later Andalusian Sufism which has accounted for his interest to modern historians: Both aspects of his thought and activity are exhibited, in quite different degrees, by our remaining sources. 31

The first writer after Ibn al-Faradī to relate Ibn Masarra to what is clearly a "Sufī" movement—he is the first to use the words "tarīqa" and "Sufīya" in this connection—is al-Humaydī (d. 488/1095). 32 Although his work is relatively late,

very seriously investigate the possibilities of influence in this area.

But compare, for example, Massignon's article (EII) on the "Salimiya," "a school of dogmatic theologians with mystic tendencies which was formed among the Maliki Sunnis in Basra in the iiird and ivth centuries": Here we have combined both the precise milieu which all sources point to as having especially influenced Ibn Masarra (and other Andalusians of his time), and the still indeterminate "mystic-theological" mixture which has just been shown characteristic of Ibn Masarra's work! To the "Salimiya" Massignon also traces--in another phrase full of possible implications for this study-- "many of the monist formulae" of "the semi-Isma ili school of Andalusian mystics of the sixth century," including Ibn al-Arabi.

<sup>31</sup>This is another indication that—as implied in #30 just above—the historical problem Ibn Masarra represents might be stated more accurately not so much as one of synthesis (although that surely enters in), as of a change of emphasis or focus within a tradition in which "mystic" and "theological" elements had not yet been clearly differentiated. (The preceding applies primarily to doctrine; which of course was not without its practical side; but any sociological influence of Ibn Masarra's "school" on the social organization of later tariqas remains largely conjectural at this point.)

<sup>32(</sup>In Ibn al-Faradi himself, of course, there is al-Khushani's remark that "one party goes so far as to consider him an imam in knowledge and asceticism." But both this statement and the more indirect evidence in Ibn Hazm--see below--may be liable to anachronistic misinterpretation.)

al-Humaydi, like the Ibn Maslama quoted in Ibn al-Faradi, is obviously an enemy of Ibn Masarra (or at least reflects the

he seems to refer to this tradition of interpretation as a long-established one, and describes Ibn Masarra's works in terms--"tadqIq fI ghawamid isharat al-sufIya"--that strongly evoke the fragmentary references to them in Ibn al-Arabi. The short passage from the <u>TawhId al-MuqinIn</u> preserved in a manuscript by Ibn al-Mar'a (d.611/1214), who was the "shaykh" of Ibn Sab In and a commentator on Ibn al-Arabi, witnesses to a continuous "SufI" tradition of study of Ibn Masarra's work in the interval between al-HumaydI and Ibn al-Arabi. Yet although the full context of this vision of the infinity (and paradoxically, unity) of the divine attributes is not given, the very topic does appear to point to origins of Ibn Masarra's thinking in early "Mu tazilite" discussions in a way that is more reminiscent of the evaluations given by Sa id and Ibn Hazm. 33

In Ibn al-Arabī (d. 638/1240), on the other hand, we are clearly dealing with those "isharat al-sufiya" cited by al-Humaydī: It is difficult, in analyzing these two longer passages from the Futuhat, to decide how much is due to Ibn Masarra--whether simply the basic images of the "bayt" and the identifications of the "Bearers of the Throne," or also the elaborate interpretations built up around those figures--and how much to the workings of

official Māliki opposition of his time--see Section V), and especially opposed to his method of "tawālif fi al-ma āni"-- although the sense in which those "interpretations" were understood may have changed somewhat during the century between his notice and the biography in Ibn al-Faradi. (Those copying al-Humaydi's discussion do not appear to have changed it much: See Section V, notes #64 and #65 below.)

<sup>33</sup>In particular, this argument (not available to Asin) seems extremely close to the one attributed by Sacid to "Empedocles"—and in Islam, to the early Mu tazilite Abu Hudhayl al-Allaf (d. 226 or 235)—concerning the unity ("tawhid") of the divine attributes in God. (Passages in Ibn Hazm, however, seem to conflict with this: See #412below.)

Ibn al-Carabī's imagination. 34 Clearly the general subjects of those passages, at any rate, the "Throne" and the nature of the divine Unity ("tawhīd"), were important ones in Ibn Masarra's works, to judge from their recurrence in Ibn al-Mar'a, Şācid, and Ibn Hazm. Finally, although we have no reference to specific works and doctrines much later than Ibn al-Carabī (Ibn al-Abbār died only twenty years after), there is the hadīth reported by al-Thacālibī (873/1468) and attributed to Ibn Masarra, according to which God on Judgment Day will call forth the "ascetics" ("zāhidīn") and allow them to intercede in behalf of sinners who had favored them in the earlier life. Even if apocryphal (and the intercession of "saints" is of course a familiar Şūfī theme), this saying would at least appear to testify to the continued existence of a tradition in which Ibn Masarra (and his works?) enjoyed respect and veneration. 35

Apart from the references to later followers of the "school" ("madhhab") of Ibn Masarra in Ibn al-Faradī, Ibn Bashkuwal, and Ibn al-Abbar--reports which unfortunately do not

<sup>34</sup>We have given the chapters in full (Appendix, pp. xii-xiii), so that the more informed reader can try to judge.

If one does not care to accept Asin's attempts at discovering an "Empedoclean" corollary for every aspect of the images evoked by Ibn al-Arabi, neither is it necessary to accept Arnaldez' sceptical crediting of almost all of these sections to Ibn al-Arabi. ("Ibn Masarra," EI2) Even if Ibn Masarra's works contained only the symbolic images, certain of his students would undoubtedly have been concerned to pass on his oral teaching concerning the real meaning of those "hints."

<sup>35</sup>Especially noteworthy in this regard is the reference in al-Khushani, our earliest source, which is almost surely authentic. There the old Māliki faqih of Qayrawān, having listened to only a few words from the young ("Shābb") Ibn Masarra, is so moved as to reply that his "state of knowledge is like that of those in the tombs." The theme of such

tell us at all what that allegiance might have involved 36--Ibn Hazm (d. 456/1064) is our second-oldest and, as far as details of doctrine are concerned, our richest source. There are a

"knowledge of the beyond," we have been reminded, is also a familiar Sufi one.

As for the other hadith mentioned in al-Hulal (= Appendix, p.iv), concerning the covenant supposedly made by the Prophet with the Jews, there is no way of telling what its original context or intention may have been, if it was authentic--which cannot be arbitrarily ruled out. al-Humaydi, writing after the time (495/1101) of this incident, does include a report that Ibn Masarra did transmit hadith, (presumably apart from those included in his more suspicious works.

36(See Section V and Appendix, pp. xix-xxi; ix; xiv.) These men, who extend from contemporaries of Ibn Masarra to one of Ibn Hazm's own informants (Hakam b. Mundhir, d. 420 = Ibn Bashkuwāl, #332), are described in such terms as to make any strict doctrinal or sociological "school" rather dubious: Often these men-most of them religious scholars-are merely said to have been "ascribed to" or "suspected of" belonging to that "school"; in certain cases (as with the Hakam noted above) the connection is not even mentioned, but only obtained through remarks in a different source. Especially in view of these biographers' (presumed) ignorance of the works of Ibn Masarra, one might doubt whether the term generally extended much beyond a certain acquaintance with his works, perhaps in relation to the holding of "Muctazilite" opinions on freedom of the will, etc. (Cf. #37 below on Ibn Hazm, and Ibn al-Faradi's mentions--#'s 834, 839--of "kalām," "nazar," and "ictizāl" in reference to men also connected with Ibn Masarra's "school.")

In particular, there is no indication—as Goldziher had suggested—that the man "famous for his belief in the school of Ibn Masarra" (Ibn al-Paradi, #1359), and who publicly prayed toward the rising of the sun ("tashriq"), was carrying out a "belief" or practice common to that "school;" this is the only mention of such a habit among the relevant biographies, whereas the practice itself is ascribed to others with dates prior to Ibn Masarra, including the man who, according to al-Maqqari (I, 255), "introduced astronomy in Andalusia:" (His biography from Ibn al-Faradi, #1418, is given in the Appendix, back of page xx.)

This is not to deny that such a practice might have come to be connected--whether personally, or for a larger group--with some of the views expressed by Ibn Masarra. But such a case would point once more to a variety of religious and intellectual influences at work in Cordoba at the time, not all of them ascribable to a single man.

number of indications, however, that Ibn Hazm--whether because of his own dogmatic interests and leanings or, perhaps more likely, through the orientation given the study of Ibn Masarra's teaching in the circles familiar to him<sup>37</sup>--tended misleadingly to assimilate that doctrine to more standard Mu<sup>c</sup>tazilite positions: Certainly Ibn Masarra is brought up in that connection in all three passages where he is mentioned in the Fasl. In the same places, moreover, Ibn Hazm also tells of a group he calls the "Masarriya" and certain remarkable doctrines

<sup>37(</sup>See also #36 above on the vagueness of Ibn al-Faradi's references.) It is not really clear how close an acquaintance Ibn Hazm actually had with the works of Ibn Masarra: He mentions having examined them only on two points (A-3 and A-4 below), while in most places he depends on the reports of acquaintances who seem to have been, if not Mu tazilites in any strict sense, at least defenders of certain of their doctrines. (Both the father and a brother of the "Hakam b. Mundhir" quoted several times here were suspected of "iftizil." For the father, Mundhir b. Sa'id al-Balluti--who was chief qadi of Cordoba before his death in 355--see Section V, # 57-B below.) Where he does actually state Ibn Masarra's views, moreover, the presentation is rather doubtful, and seems to conflict with Sa'id and Ibn al-Mar'a. (Cf. the analyses and notes for A-1/"ilm" below, and Asin, p. 101.)

Some of the discrepancies between Ibn Hazm and our other sources may have been due to reliance either on different works or on different approaches (possibly even "traditions") for their study. The circle represented by al-Ru ayni (See #38 below), for example, may have offered interpretations (possibly dating back to Ibn Masarra himself, via oral transmission) not available to those relying solely on literary sources, or who had not been "initiated" into their esoteric meaning. There are references in both Sa id and Ibn Hazm, in addition to the later Sufism already discussed, that seem to acknowledge the existence of some such tradition, notably Sa id's epithet "al-Batini," Ibn Hazm's mention of "man arafa batin 'umurihim," and al-Ru ayni's reply "to the rest of the Masarriya" who left him: "Innakum lan tafhamu an al-shaykh!" (Fasi, IV, 199.)

<sup>38(</sup>See also Section V, and #37 above.) Ibn Hazm is the only source to use this term (which he may have coined), and he generally seems to apply it in a different, much stricter sense that do the other biographers in their vague references to a "madhhab" of Ibn Masarra (#36 above); indeed, none of the members of this group whom Ibn Hazm mentions (with the

propounded by their "imam," Ismaclia al-Rucayni, who seems to have claimed for at least some of his views the authority of Ibn Masarra's writings—although certain members of the group denied the justice of those claims. Without going to the extreme of tracing at each point a correlation (or development) between the (hypothetical) "doctrine" of Ibn Masarra and the theses ascribed to al-Rucayni, 39 one may legitimately suppose at least a partial—if not always definable—relation. For that reason we have outlined here both A) positions that Ibn Hazm, whether from the reports of others or from his own reading, mentions as having possibly been those of Ibn Masarra, and B) those arguments attributed to al-Rucayni without any explicit mention of Ibn Masarra, but which nevertheless may have been connected to him in some way.

## A. Opinions directly attributed to Ibn Masarra:

1) ilm: Most of Ibn Hazm's discussion of Ibn Masarra deals with his views on this standard theological question of the nature of divine "knowledge": Whether it is eternal or created, "separate" or "with" God, and extending to all the particulars

possible exception of Hakam, whose relation to the group is uncertain) appears in any other biographical source. In fact, it seems that the group itself was largely unknown even to the scholars of Ibn Hazm's time, to judge from the "apology" he gives for mentioning them (IV. 200).

gives for mentioning them (IV, 200).

While it may be an anachronism to interpret this circle too strictly as a Sufi "tariqa" with al-Ru-ayni as its (self-proclaimed?) leader, it does appear to have been 1) devoted especially to the study of Ibn Masarra's works (he is called "al-shaykh"), and to have been a 2) geographically centered, 3) socially unified "brotherhood," stressing 4) the ascetic and ethical virtues emphasized in Ibn Masarra's life, etc.—in general, to have exhibited enough of the sociological characteristics of later organizations to well deserve the historical importance that Asin gives it, even if the actual paths of influence are not now known.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>(As in Asin, pp. 125-139.) Such a procedure tends to

of this world or not. In both of the passages concerned, Ibn Masarra'is introduced in addiscussion of Mustazilite views. apparently as holding opinions close to, if not identical with their position. But in both these cases -- judging from the rather different arguments about the divine attributes found in Ibn al-Mar'a and Sacid--there is strong reason to doubt the accuracy of Ibn Hazm's presentation, which was apparently based on second-hand reports: "sami na dhalik miman jalasnahu minhum."40

- a) Ibn Masarra (and several others) supposedly said that "God's knowledge is other than God, and a temporal "" creation."41 This statement is elaborated (?) in the second and later passage (b).
- b) In the context of an argument with the Muctazila, Ibn Hazm remarks that Ibn Masarra "agrees with the Mutazila on qadar! (See A-2 below) and that "he used to say that God's Knowledge

his article on "Empedocles" as having maintained the identity

obscure the independent importance of al-Rucayni and other possible sources of the fascinating theses attributed to him, arguments which cannot but call up apparently parallel movements in the medieval (and modern) Christian West. Asin's discussions (pp. 125-139) are informative in this regard, but do not begin to exhaust the interest of the problem which al-Rucayni poses, particularly in regard to more popular beliefs or aspirations to which he may have appealed.

<sup>40</sup> Fas1, II, 128 (= 'a' below). Whether the informant here referred to was even someone really knowledgeable about Ibn Masarra's works -- such as the Hakam b. Mundhir whom Ibn Hazm cites elsewhere -- is difficult to say: The pronominal reference is extremely vague. It is also unclear whether Ibn Hazm used this same source for his more detailed exposition of Ibn Masarra's argument at IV, 198 (= 'b' below).

<sup>41</sup> II. 128-129. There is not here (contra Asin, p. 102, #1 and #3) any elaboration of the simple statement credited to Ibn Masarra (and Jahm b. Safwan, Hisham b. al-Hakam, and "ashabuhum"). The detailed "scholastic reasonings" on page 129 are specifically attributed only to Jahm.

Note that Abu Hudhayl al-CAllaf, mentioned by Şacid in

and his power ("qadratuhu") are two temporal creations, and that God has two knowledges: one which was created all at once, which is the knowledge of the Book and of the invisible ("al-ghayb"), such as his knowledge that there will be unbelievers and believers... etc.; the second is the knowledge of particulars, which is the knowledge of particulars, which is the knowledge of vision ("shahada"), of Zayd's infidelity, "Amr"s faith,..."42

2) <u>qadar</u>: In commenting on the above passage--which he began by noting that Ibn Masarra "agrees with the Mu<sup>c</sup>tazila on'qadar'"-- Ibn Hazm goes on to say that Ibn Masarra's interpretation of the Qur'anic verse offered in support of his views was in reality

of the attributes (in God)--a position presumably close to Ibn Masarra's and agreeing with the arguments preserved by Ibn al-Mar'a from his <u>Tawhid al-Mūginin</u> (Cf. p.23, #33 above)--is here treated in similar terms, but sharply distinguished from Ibn Masarra. al-'Allāf and his followers, according to Ibn Hazm, said that "God's knowledge is eternal, and is God," differing from Ibn Masarra, apparently, on both points. See #42 below for more of the difficulties involved in accepting as accurate Ibn Hazm's accounts of Ibn Masarra's doctrine.

<sup>42</sup>It may be presumed that 'a' above is simply a generalized statement of 'b'. Even so, any attempt to reconcile these two accounts with the different evidence in Sacid and Ibn al-Mar'a-especially Ibn Hazm's mention of the separate nature of God's knowledge--would appear difficult, if one takes Ibn Hazm's description as entirely accurate.

However distorted (for reasons already discussed) his presentation of Ibn Masarra may be, however, one most likely cannot entirely dismiss it. In particular, two points probably are correct: 1) The problem itself, how God can know particulars (with is corollary, how men, even Prophets, can "know" God)-4a problem posed for men of the "three faiths" ever since revelation's encounter with "Aristotelean" cosmology. And 2) the attempt at solving this problem by the (more or less open or disguised) postulation of two sorts of "knowledge," with a very vague and general kind appropriate to God, and a more familiar sort for the various mediating agencies -- perhaps the "Throne" here (See A-4 below) -- and for man. Accepting these aspects of Ibn Hazm's presentation, one could imagine the unity of divine attributes (including "knowledge" and "power") in the (uncreated) Divinity-the features of Ibn Masarra's doctrine mentioned by both Sa id and Ibn al-Mar'a--as including the first sort of knowledge mentioned by Ibn Hazm ("film al-ghayb"), and the second, mediate sort subsumed under it in an unknown fashion.

only the logical conclusion of Muctazilite principles, 43 which had sought to permit both God's eternally pre-existent knowledge and human freedom and responsibility. The broad meaning of this "agreement on qadar" can thus be taken, most generally, to lie in a stress on the free, morally responsible nature of human acts, a view which would fully accord with what we know from other sources (Ibn al-Faradī, Ṣacid) of Ibn Masarra's "ascetic," gnostic emphasis on the gradual purification of the soul. It would be dangerous, though, to extend this "agreement" too closely to any particular Muctazilite argument or doctrinal formula, as any relatively sophisticated defense of free will appears to have drawn suspicions (and often the label) of "ictizal."44

Other indications of a more likely source and context for
Ibn Masarra's views on these (and other) topics than the often
verbal, "scholastic" reasonings of the dogmatic theologians are
given in Ibn Hazm's exposition of certain other arguments—principally
those on the "Day of Resurrection" and the possibility of one's
acquiring (by his own efforts) "prophetic" or saintly powers,
both questions turning on the nature of the soul—which are quite
possibly derived from the teaching of Ibn Masarra. Both of these

<sup>43</sup>IV, 199 (at the top): "Innama hamluhu cala hadha al-qawl tarduhu li-'usul al-Muctazila haqqan."

<sup>44</sup>Cf. #36 above and Section V below. The reference (Fas1, IV, 80) to Hakam b. Mundhir's belonging to the "madhhab of Ibn Masarra in qadar" is another indication that the word "madhhab"--which is here, at least, used in opposition to the "Masarriya"--may only refer to the most general "opinion" in favor of free will, and not to a "school" with organized "doctrines." Hakam, as already noted (See # 37 above), seems to have been more definitely and closely associated with Mu<sup>c</sup>tazilism, judging the accounts of his father and a brother.

positions are among the "seven theses" propounded by al-Ru ayni. and condemned by others among the "Masarriya:" but in both cases the position was openly traced back to Ibn Masarra and supported-although inaccurately in one case (A-4), according to Ibn Hazm-with "many phrases" from his works.

3) iktisab al-nubuwa: Many of al-Rucayni's companions. says Ibn Hazm, reported his having said that "he who reaches the most extreme righteousness (#salah") and purity of soul shall attain prophethood," and they backed that argument with "many expressions" from Ibn Masarra's books. Having personally examined those references, Ibn Hazm reports his agreement with their judgment in the strongest possible beautiful terms.45 It may be that al-Ru ayni--who apparently considered himself to have reached such an advanced state of consciousness -- could have gone well beyond Ibn Masarra's own understanding of that condition, especially in such details as are reported concerning his comprehending the speech of birds ("mantig al-tayr") and predicting future events. Just such excesses, understandably, could well have prompted the reluctance of certain "Masarriya" to locate this thesis, or at least al-Rusayn is interpretation of it. in Ibn Masarra's works.

(doubtful) 4) al-CArsh: al-Ru ayn also maintained "that God was too exalted to be described as doing anything," and that "the

Ibn Masarra's views on the "acquisition" of prophethood -- or

31.

<sup>45</sup> IV, 189: "Hiya /The references in Ibn Masarra's books/ 1a amrī latushīr ilā dhālik." Note that Ibn Ḥazm uses equally strong language in disagreeing with the passages supposedly proving Ibn Masarra's stress on the "Throne" as an expression for the real ruler of this world (= A-4 below), a point which raises serious doubts as to the propriety of taking this statement as part of Ibn Masarra's doctrine in too strict a sense. (But cf. the passage on the "Bearers of the Throne" in Ibn al-Arabi, Rutuhāt I, 147-149 = Appendix, p. xii.)

Ibn Hazm's positive judgment here (A-3) in the matter of

Throne /a Qur'anic expression/ was the ruler ("mudabbir") of the world," and he personally supported these views with quotations from Ibn Masarra (whom he called, significantly, "al-shaykh"). But Ibn Hazm, again after personal examination of the books in question, this time announces his strong disagreement, and adds that he is supported in that judgment by al-Ru'ayni's son-in-law and grandson. This vigorous denial might make one wary of assuming a too detailed correlation between Ibn Masarra and Ibn al-'Arabi (not to mention "Empedocles"), based solely on the role of the symbolic "Throne" in their respective cosmological systems—although al-Ru'ayni's equally strong insistence on his interpretation would indicate that that symbol did play an important, if still indeterminate, role in Ibn Masarra's writing.

B. Opinions explicitly attributed only to al-Ru aynī: 46

(probable) 1)The soul and "resurrection": al-Ru aynī, Ibn Hazm reports,
maintained that "the bodies are never resurrected, but only
the spirits," and moreover, that the "fesurrection" really is only
the survival of the spirit at the moment of death, at which
time it receives its just reward or punishment. This theory-apparently considered heretical on both points--is also ascribed
to al-Ru aynī in another, longer passage (IV, 89). Although

at least of powers beyond the normal human condition—is probably supported by the "gnostic" arguments on the soul and the "hereafter" which \$\overline{a}^c\)id credits to Pythagoras and Empedocles (hence to Ibn Masarra), as well as by al-Ru ayni's opinions on that subject (B-1). See the relevant discussions below.

<sup>46</sup>The points are listed in their order of appearance in the Fast-IV, 199-200. It is not clear that they are necessarily all the "aqwal sabea" whose declaration by al-Rucayni (whether all at once or over a period of time) led to the splintering of the "Masarriya," according to Ibn Hazm's account.

not linked explicitly to Ibn Masarra here, such a conception would certainly combine well with the (originally Alexandrian and gnostic) view of the soul and the hereafter described by Sacid in reference to "Pythagoras" and "Empedocles," with the conception of the soul implicit in the notion of the "acquisition of prophecy" or sainthood (=A-3 above), and with the "ascetic" emphasis on the purification of the soul noted in Ibn al-Faradī--the latter being a tradition apparently continued by al-Rucaynī, to judge by Ibn Hazm's high estimation of his personal character and religious behavior.

- (possible) 2) Eternity of the world: al-Ru'aynT's denial of any final disappearance ("end") of the world is taken by Ibn Hazm in conjunction with the above (B-1) argument against any actual "final" day of resurrection and Judgment, and quite possibly would have accompanied such a view in Ibn Masarra's system.

  Ibn Hazm does not mention any denial of the "creation" of the world (which he might have found inconceivable), although Ibn Masarra could certainly have interpreted that phrase as well in a symbolic or philosophical fashion.
  - 3) The "Throne:" This point, directly attributed to Ibn Masarra, has already been discussed (above, A-4); as mentioned there, its possible mystic or cosmological significance remains uncertain.
  - 4) Acquisition of "prophethood:" This very important point is also attributed to Ibn Masarra, probably with considerable justice (See A-3 above). The extremities to which al Rucayni apparently took at attained its application—some of which are detailed below—cannot, however, all be credited to Ibn Masarra.

There is no evidence directly connecting Ibn Masarra with the following arguments == except perhaps for his spiritual leadership of his original disciples, which evidently fell short of the "Imamate" claimed by al-Ru ayn 1.47 Most probably it was just these latter new practical demands that most directly ied to that split in the "Masarriya" which Ibn Hazm records; it may equally well be, as with the reactions for the to similar modern movements, that enemies and disaffected followers lie behind some of the more extreme positions attributed to al-Ru ayni here. Whether these propositions are true or only rumors, though, the very fact of their existence and circulation at this time and place--reminiscent as they unavoidably are of later movements in medieval and Reformation Europe--is significant; one would like to know more about other possible precedents and influences (particularly on the popular level, as these do not appear to have been purely doctrinal questions, and must have appealed to pre-existent conceptions) that could have led to this strange phenomenon.

5) Imamate: al-Ru ayni was for his group (those, that is, who remained after he announced these opinions) an "imam", exacting obedience and--more strikingly--the payment of the religiously obligatory "zakat!" (alms-tax) to himself.

"true" religious way, etc.
al-Khushani's remark in Ibn al-Faradi, #1202, that certain
people "went to the extreme of the imamate in science and asceticism"
in their estimate of Ibn Masarra obviously applies to the situation

<sup>47</sup>This is not out of any concern to save Ibn Masarra's religious "reputation;" it is just that al-Ru ayni's movement here appears so distinctly different sociologically from what we know of Ibn Masarra's later group of "companions! The emphasis here appears not so much on the spiritual training and orientation of a few (male) disciples, but on the total life of a whole community of families, apparently seen as co-extensive with the "true" religious way, etc.

- 6) "Communism:" All land, goods, and wealth--from whatever source they might be acquired--were to be possessed in common.

  Ibn Hazm is "certain" of al-Ru ayni's having maintained this point, as well as the preceding one on the Imamate.
- 7) "Exclusivity:" Corresponding to the absolute brother-hood within the community centered around al-Ru-ayn was the belief that all outsiders (whatever their formal religion, it seems) were "infidels!" Thus supposedly--and Ibn Hazm appears to have his doubts about this testimony--both the lives and the wealth of all those unvelievers were "permitted" to the members of al-Ru-ayn is group.
- 8) "nikāh mutca:" Apparently derived from the absolute communism of the community, or possibly from the abrogation of previously binding religious laws, was the practice of what was perceived as some kind of sexual libertinism: It is not clear whether the term is used in the more legal sense of a temporary contractual marriage (for purposes of sexual enjoyment only) or as a looser, general equivalent of "free love"--at any rate it was clearly shocking and opprobrious.

  Again on this point, however, Ibn Hazm appears sceptical, following it with a repetition of his own impression of al-Ru(aynT's exemplary character, and closing his notice with words on the obscurity of the group which appear to indicate that the community (if it ever actually functioned on the principles laid down here) did not survive for very long. 48

some time after his death, perhaps indicating a group like the "Masarriya" or simply reporting the personal opinions of scattered later followers. But this is a very different matter than the temporal, "political" authority personally claimed by al-Rucaynian action which might have had other precedents elsewhere.

<sup>48</sup> Ibn Hazm is our only source for this story, and it is

Sa id (d. 462/1070), in his notice concerning the pseudo-Empedocles, mentions only that Ibn Masarra ("al-Batini") "Was very attached to his philosophy and persevering in its study." This is apparently the only knowledgeable statement of this connection -- and the judgment, most likely based on a simple literary acquaintance with the works, thus could well be an anachronism-so that one might easily compile a long list of sceptical reasons for distrusting any detailed "reconstruction" of Ibn Masarra's "doctrine" on the basis of fragments of this Empedocles surviving elsewhere. 49 Yet there is every reason to believe that much of Sacid's description of that philosophy. within the context of this article, is indeed applicable to Ibn Masarra's writings -- chiefly because what is said here agrees so well with the fragmentary evidence from our other primary sources. First, the highly allusive and difficult symbolism ("rumuz") of this Empedocles' writings which is stressed in the immediately preceding sentence, for example, is a characteristic of Ibn Masarra's work noted by almost

difficult to construct any chronology from his account, aside from his definitely having once seen (presumably as a young man) the older al-Rucayni in the Andalusian town of Pechina. (See Section V, #63 below.)

<sup>49</sup>Cf. the Appendix on Sacid, al-Qifti, and IAU, as well as Section I and #4 above. Neither al-Qifti nor IAU appears to have had any knowledge of this relation outside this passage, thereby reducing the problem to a consideration of Sacid.

Writing some 150 years after Ibn Masarra, Sacid does not seem to demonstrate a very extensiveknowledge either of "Empedocles" or of Ibn Masarra. If the judgment expressed is his own, then, or at least based on a recent (personal?) comparison of their writings—and there is certainly no reason to assume otherwise, as other mentions of this "Empedocles" in Spain date from Sacid's time or later—one could conditionally consider the accuracy of the material given in context (as is done above) as descriptive of certain aspects of Ibn Masarra's writings, without necessarily agreeing with the otherwise unsupported historical hypothesis (about

all of the other sources. 50 And the following longer argument, too, concerning the unity of the divine attributes, is amazingly similar to that from the <u>Tawhid al-Muqinin</u> preserved by Ibn al-Mar'a. 51 Finally, and most importantly, there is the supposedly heretical position concerning the nature of the afterlife ("al-ma<sup>c</sup>ad") and the soul, which Sa<sup>c</sup>id elaborates in the next section on "Protagoras," 52 whose gnostic doctrines

Ibn Masarra's great interest in "Empedocles'" philosophy.

Even if Sācid's statement were historically true, though, it would still not at all imply that Ibn Masarra's thought was uniquely influenced by the philosophy of this pseudo-Empedocles: The failure to pursue fully other equally possible sources, such as those indicated above (#30, and Sections II and III), is the real defect of Asin's work; this area remains to be investigated.

<sup>50</sup>The epithet "al-Bāṭinī," applied to Ibn Masarra for the first time here, may refer primarily to that esoteric aspect of his writing and teaching, or-and in this Sā'id could have been influenced by Ibn Hazm, who was among his teachers-it may have been meant more politically, perhaps because of the association with al-Ru aynī's group. Certainly the "Bāṭinīya"/"Bāṭinī" parallelism between these two sentences is an indication of one of Sā'id's major reasons for mentioning Ibn Masarra here.

Note also that al-Qifti, in examining certain "Empedoclean" writings, reports that he found "nothing" of these alleged characteristics (including the heretical views on the after-life), another indication of the problem surrounding Sācid's sources and references in this article. (Cf.#49 above.)

<sup>51(</sup>Cf. the longer discussions in notes #41 and #42 above.)
The disparity between the position set forth by Ibn Hazm in the
Fasl (IV, 198; II, 128-129) and these two very similar arguments
(Sacid and Ibn al-Mar'a) may be another indication that Ibn Hazm's
sources were second-hand. (Note that he also differentiates
Ibn Masarra's view from that of al-Allaf, while Sacid would
appear--at least implicitly--to connect the two positions.)

<sup>52</sup>This extremely important cross-reference was apparently overlooked by Asin--perhaps because he was using al-Qifti, where it is missing. Although he did clearly recognize the (originally Alexandrian) similarities of these two mythical "sages" and their great importance in Islamic mysticism and "illuminationist" philosophy (pp. 11-14, etc.), he could only postulate an actual influence on Ibn Masarra in this area--and through him, possibly, on later Andalusian Şūfism (based on the hints in Ibn Hazm and others which are examined above). This contextual reference, though, offers something much closer to historical proof concerning the broad outlines of Ibn Masarra's views on the soul and its survival after death.

on the life to come, he noted, "are almost the same as a mpedocles"," in that

"...Above the physical world there is a luminous spiritual one, whose beauty and splendor the mind ("Caq1") cannot comprehend. The sinless, unblemished ("zakiya") soul yearns for it, and every man who purifies himself through liberation from vanity, pride, hypoerisy, envy, and all the other bodily desires may become worthy of entering that spiritual world, and of knowing what he wishes of the essences ("jawahir") of divine wisdom. At that moment there will come to him things delighting the soul, sent--like melodies reaching the ear--effortlessly and without search."

There is no need to point out the relevance of this passage for comprehending the practices of observation and purification of conscience and act mentioned in Ibn al-Faradi, or the views on the welfare and survival of the soul cited by Ibn Hazm--and beyond those instances, but perhaps in part through the influence of Ibn Masarra's works and teaching, so many subsequent mystics of al-Andalus and the Maghrib.

### V. Reactions and Influences

teaching itself), is largely a matter of conjecture, a certain amount of fragmentary information, most of it already touched upon in previous sections, has come down to us concerning some students of his writings and the sometimes violent reaction which—whether due to the doctrines or possibly to the actions of their students—seems to have followed soon after his death. Five or more works written in "refutation" of Ibn Masarra's doctrines, at least one of them probably composed in Cordoba during his lifetime, are recorded in various sources, and al-Nubāhī has preserved for us the account of at least one case of stronger public action: The burning of his books, in front of the grand mosque of Cordoba, in the year 350 (961)—perhaps a precedent-setting event in Spanish history.

The authors of these "refutations"--nothing else, apart from a title or two, has survived in any of the cases--and our sources for these references are listed here according to their approximate dates of death; all of them, interestingly enough, were written within less than a century of Ibn Masarra's death, and most (all of the certain ones) were composed in Cordoba.

### Author:

Source of Reference:

a1-Habbab (323/934)
--"sahifa"

Ibn a1-Faradī, #1202

53?--Ibn a1-A<sup>c</sup>rābī (341/952) --ora11y?

Ibn a1-Faradī, #1202

both mystics

53 In the first two of these doubtful cases, as already
noted (#22-B above), it is not clear that the "reply" was written

53?--Ahmad b. M. b. Salim "al-Tustari" --orally? (350/960)

Ibn a1-Faradī, #1202

a1+Zubaydī (379/988)
--Hatk Sutūr a1-Mulhidīn

The Ibn Khallikan

53?--Ibn Abi Zayd (386/996)
--al-Radd ala Ibn Masagra al-Mariq

SEZG--See Appendix, iii.

M. b. Yabqa b. Zarb (381/991)
--"sahifa"

al-Nubahi (and Ibn al-Faradi, #1361)

Ibn Abyad (ca: /400/1010)

al-Suyuti

al-bayaya.

a1-TalamanqT (429/1038)
-- al-Radd cala Ibn Masarra

Ms. -- See Appendix, iii.

Independent theological speculation, perhaps even all intellectual interest in religious topics outside the bounds of Mālikī "fiqh," seems to have been popularly viewed with considerable distrust in Cordoba even before Ibn Masarra's

time: We have already noted that his father was suspected of concealing "Mu tazilite" views on "qadar similar to those of his notorious friend "Khalll al-Ghafla" (Ibn al-Faradi, #650).

Yet as this case and others indicate, a wide variety of intellectual influences--doctrines and works mixing scientific,

only in the common necessity of a less than literal interpretation

of the Qur'an 54 -- were being carried back from the Orient and

philosophic, gnostic, and other opinions, and perhaps united

down, or even if it was, that it was sincere, or directed to the same points as the criticisms by the others--apparently all of them Māliki faqihs. The case of "Ibn Abi Zayd" is uncertain, as Sezgin gives no source for this information, and the reference to "fragments" is fallacious. (See Appendix, p. iii.)

Since the other five certain replies were apparently all written in Cordoba, and the three "uncertain" ones all originated from men at least partly concerned with figh who were frequented (in Mecca and Qayrawān) by numerous pilgrims from Spain, these writings need not testify to the "spread" of Ibn Masarra's works in the East-something for which we have no evidence, as al-Qifti and IAU only copy the notices of Sacid and Ibn al-Faradi-but quite possibly only to the information and questioning of pilgrims.

discussed among members of the religious (hence intellectual and social) elite of Cordoba, at that time still the paramount (and growing) intellectual center of Muslim Spain. 55 It would therefore be dangerous and misleading, in such a situation, to speak of any "inquisition" of of "heretical" views, at least in the more familiar usages of those terms. Less popular, "heterodox" views seem to have drawn down a semi-official reaction, as in the case of "Khalil al-Ghafla," only when they were openly taught and professed, an act which may have involved social and political repercussions unknown to us. 56

<sup>54</sup>The earlier biographers, whether from lack of sophistication or from personal caution, refer only most generally to "kalām," "nazar," or most commonly "i tizāl." (With al-Khushanī, especially, there are indications of considerable personal interest in these new topics, and disdain towards the conservative attitude of the larger body of fuqahā'; cf. also his comment in Ibn al-Faradi, #1202.)

The later works of Ibn Hazm and Sacid, of course, mark another stage, and are written in new, different genres.

<sup>55</sup>Ibn al-Faradi has many names of aspiring religious scholars who have emigrated to Cordoba from other parts of Spain and North Africa--as al-Khushani, from Qayrawan.

At this time the later familiar differentiation (and conflict) between a more cosmopolitan, "free-thinking" intellectual court circle protected by the fuler and the separate and in some ways more stable religious-legal hierarchy cannot yet be discerned. The partial (and unsurprising) coincidence of religious and social elites is evidenced by the common roles of religious scholars in the governing "bureaucracy" (not simply as judges), the recurrence of family names (as with al-Balluti, below # 57-B), and in details of the education of future caliphs (cf. Ibn Khallikan on al-Zubayr) and mention of the scholarly status of other members of the Omayyad family. (As Ibn al-Faradi #834, = Appendix, p. xxi.)

<sup>56</sup>The story of this notorious Mu<sup>c</sup>tazilite--based on Ibn al-Faradi, #417--has been stressed by Goldziher (67-68), Asin (181-182), and Lévi-Provençal (H.E.M., III, 482), but the complex social and political dimensions of such behavior as the burning of his books and later of Ibn Masarra's are not very clearly understood. Did such events involve attempts by certain figures (as M. b. Yabqā b. Zarb) to gain (or retain) the favor of the (presumably) more anthropomorphic or literalist

And even then, we are told of men whose (apparently unpunished) deviations went so far as openly praying toward the rising of the sun ("tashrīq") rather than the official qibla, and of a well-known Mu<sup>C</sup>tazilite--father of several men later associated with Ibn Masarra's "school"--who apparently served in the highest office of chief qadī (until his death in 355) during the same period as the most open attacks on the followers of Ibn Masarra. At any rate, in no place is there any record of "repression" in the form of actual physical violence: Social (and financial?) sanctions appear to have sufficed.

Ibn Masarra's teaching seems to have drawn opposition even within his lifetime, to judge by the pamphlet ("sahīfa") reportedly written against him by the qadī "al-Ḥabbāb" (d.323). The other information in Ibn al-Faradi, however--as it is given by an enemy--may well be misleading. (Cf. #22-B above.) There is no other mention of his trip(s) to the East as a "flight," and no evidence at all that he removed to his hermitage on the mountain outside Cordoba to avoid "persecution" or other threats: That sort of exemplary ascetic life (whether after

The many transfer of the replacement of the property of the second

common body of religious men, "libertine" or immoral behavior on the part of the "guilty" parties, popular resentment of more privileged classes, etc.? Whatever the factors, these early cases do not appear to have involved openly political conflicts, turning on religious slogans, such as are so familiar in medieval history. In particular, their is no evidence to link the unsuccessful plot (368/979) against the Omayyad caliph involving one of the sons of the (former) qadi al-Balluti (below, #57-B) with the doctrines or school of Ibn Masarra, simply because three of his brothers (see Ibn Bashkuwal and Ibn al-Abbar, p. ix in Appendix) were associated with those doctrines; on the contrary, they were apparently not punished in any way (all died after 400), whereas the rebel was crucified in the same year. (See Levi-Provencal, H.E.M.-II, p. 211, #2.)

<sup>57</sup>A) The practice of "tashriq" as discussed above (#36), was introduced before Ibn Masarra's time--possibly in conjuction

direct Christian models is unknown) is also recorded for other contemporaries as well.<sup>58</sup>

What actually happened to Ibn Masarra's "school" in the century following his death—the period during which all the other known "refutations" of his doctrines were written—is hard to establish, especially since our sources, which concentrate on Cordoba and those outstanding among its religious scholars, may have given us a misleading or one-sided impression, particularly by ignoring any less purely literary counterparts in other areas of Andalusia that might have preceded (or resembled) al-Ru<sup>C</sup>aynT's group. <sup>59</sup> The picture that does emerge from these sources, (mainly Ibn al-FaradT), however, emphasizes the "doctrinal" aspect of the study of his works—variously perceived by their enemies as heretical ("al-Mariq") or even atheistic ("al-Mulhid")—among a fairly sizeable and socially diverse number of Cordoban scholars. As already noted, however, that study was not exclusive, and appears to have been commonly associated with

with "illuminationist" philosophical doctrines—by one of the first astronomers in Muslim Spain. (See Appendix, back of p. xx.)

B) Mundhir b. Said al-Balluti: Three of his sons and a nephew are related to the study of Ibn Masarra's works (and those of other Muctazilites) by references in Ibn Hazm, Ibn al-Abbar, and Ibn Bashkuwal. A close contemporary of Ibn Masarra (273/886-355/966), he visited the Orient in 308, and later corresponded with Muctazilite masters. (Cf. Asin, pp. 183-184.)

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>See Asin, pp. 185-189 for references to eighteen such ascetics gathered (with two exceptions) from Ibn al-Faradi. We have added another, #1220 = Appendix, p. xxii.

of Ibn al-Abbar listed from an earlier book on that subject appear in Ibn al-Faradi, although most were from Cordoba or had moved there (from Toledo) and survived for many years. This "anonymity" may indicate a certain geographical dispersion or, more likely, a broader social influence than the elite interest recorded in Ibn al-Faradi--possibly among the sort of men for whom Ibn Masarra soon came to be an "imam" in the words of al-Khushani reported by Ibn al-Faradi, #1202.

the investigation of other suspect theological works. 60 It may even be that Ibn Masarra's hame was applied as another there label for these various "heretical" tendencies; certainly it cannot be proven that this suschool was a coherent group or sect publicly identifying itself with Ibn Masarra as its "shaykh." along the lines of later Sufi tarigas and the 'Masarriya'' described by Ibn Hazm. Most probably, to judge by the evidence in Ibn al-Faradi, there existed a whole range of relations. from those who openly propagandized his ideas and avowed their belief (#'s 1329 and 1359) to others, probably more numerous, who only possessed a passing acquaintance (or agreement) with his works. 61 Whatever the actual case, despite considerable disrepute and open opposition among more traditional Malikite circles, the study of Ibn Masarra's works evidently survived unchecked the humiliating ceremony (reported by al-Nubahi) of the public burning of certain copies, in the presence of their owners, in the year 350/961: The guilty individuals -- and a

Also unknown are any social and political pressures that could have permitted certain individuals (e.g., of powerful families) a larger degree of intellectual freedom. Some idea of adverse pressures (with economic implications) may be given

<sup>60</sup> The vague, almost interchangeable senses of "kalām," "nazar," and "i tizāl" in Ibn al-Paradi's accounts of "suspect" doctrines are probably a fairly accurate reflection of the more common perceptions (or prejudices) of the time. Other developments in the Bast almost certainly continued to make themselves felt as well. The fact that five of the eight followers of Ibn Masarra's school mentioned in Ibn al-Paradi also traveled to the East is another indication of this continued curiosity, and of influences broader than any exclusive devotion to the works or "doctrines" of Ibn Masarra.

<sup>61</sup> It could always be, of course, that Ibn al-Faradi excluded anone too closely associated with Ibn Masarra's name (cf. note #59 above), since most of the men he lists are only "suspected" of belief in his "school" and since he lists only one among those whose books (by Ibn Masarra) were burnt in the incident of 350 (see below). The citation of two men who were open adherents to his school, though, is an argument against this hypothesis.

number of other suspected adherents--were not physically. harmed, and seem to have continued their activities, since some of the other refutations must have been composed after that date. 62

The "Masarrīya" mentioned by Ibn Hazm also belong to a later period (ca. 400/1000?), and although apparently located at one time around the town of Pechina, there is no evidence that they were "refugees" from Cordoba, whether from "persecution" or even from the general political disturbances of the declining Ommayad caliphate. 63 As already suggested, this group may well

in a notice of Ibn al-Paradi (#1364 = Appendix, p. xxi) showing how the hadith transmitted by a man suspected of allegiance to Ibn Masarra's "school"--although he strongly protested against that allegation, and had the appearance of fine character--fell into disrepute, so that students were warned against using his name in their chains of authorities. In addition to the danger to one's social status and self-esteem, such an accusation could also have affected the livelihoods or those without independent occupations or income.

<sup>62(</sup>Cf. the dates of the authors of refutations listed above, pp. 39-40, and Appendix, p. ii.) Although possibly a precedent, this event (the book-burning) could hardly be called an "inquisition" on the basis of evidence now available to us.

For the survival of works--most likely even in Cordoba-there is the testimony of Ibn Hazm and all the later writers
in Section IV and below. As for the survival of the followers,
not only did almost all of the individuals listed in Ibn al-Faradi
(= Appendix, pp. xix-xxi) =-including at least one actual participant
in the episode--live long beyond that date, but there is even
the notice that the young faqih who had instigated this incident
and authored a pamphlet against Ibn Masarra's views, M.b. Yabqa
b. Zarb (317-381), later (376), as chief qaqi of Cordoba, led
the prayer at the funeral of a man suspected of belonging to
Ibn Masarra's school (#437)!

<sup>63</sup>The dates here are only approximate, as we have no evidence concerning these "Masarriya" apart from Ibn Hazm's reports that he once saw this Ismā'il b. Abd Allāh al-Ru'ayni in the town of Pechina, although he never was personally acquainted with him, and was impressed by his moral and religious virtues; Ibn Hazm (b. 383) was apparently at least an adult at that time (i.e., after 400), which-from the way he contrasts his impressions of al-Ru'ayni's character with the extreme doctrines attributed

have been a relatively independent movement, with very different orientations, more socially cohesive and -- as the very name. the doctrinal discussions of his works, and the titular use of "al-shaykh" may indicate--more closely and exclusively devoted to the study and example of Ibn Masarra's teaching. In particular. al-Rucaynī clearly embodied that "ascetic" emphasis on a pure and virtuous life which, while notable in the accounts of Ibn Masarra and those of his immediate disciples in Ibn al-Abbar. seems to be missing in the lives of the followers described by Ibn al-Faradi. At any rate, judging from the late date and from Ibn Hazm's remarks on their obscurity at the time of his writing, it can be doubted whether this particular group and all the heretical (and perhaps partly imaginary) doctrines ascribed to it could possibly be considered the cause of the original opposition to Ibn Masarra; in fact, by Ibn Hazm's time we hear no more of any strongly hostile public feeling. And indeed, although the same themes of negative reaction first sounded in Ibn al-Faradi--"Mutazilism" and excesses in the

Of the other members of al-Ru ayni's family and his disciples--including a highly-educated daughter, a doctor son-in-law, and the grandson just mentioned--we know nothing outside Ibn Hazm's statements. Nor do we know whether al-Ru ayni was originally from Pechina, how long he and his group stayed there, what their relations were with other students

of Ibn Masarra's works such as Hakam, etc.

to him--may have been already after the split in the Masarriya caused by al-Ru ayni's assertion of his imamate, etc. The meeting must also have been some time before 420, which was the death date of Hakam b. Mundhir (Ibn Bashkuwal #332 = Appendix, xiv), who had reported certain information concerning al-Ru ayni (IV, 80). Hakam was at least 65 when he died (his father died in 355, and another--younger?--brother lived to 436), and it is probably safe to assume that he was no older than al-Ru ayni; although it is not stated that he was an actual pupil or companion of the latter, such an assumption would not conflict with the data that al-Ru ayni had an adult grandson at the time of Ibn Hazm's writing.

symbolic interpretation of the Qur'an-are repeated here (and shortly afterwards in Sa id and al-Humaydi), the climate of opinion had already changed to such a degree that men whom Ibn Hazm obviously respects could openly examine Ibn Masarra's works and quote them favorably, apparently without fear of retribution.

By what channels it was, however, that Ibn Masarra's books passed on down to Ibn al-Mar'a and Ibn al-Arabi. and what losses or more importantly, what accretions of interpretation occurred along the way, is unfortunately still unknown; for with the end of public opposition coincided -- so far as we are informed -- the end of a specific "school" surrounding. his writings. Our only evidence, during that period of more than a century, is the article of Sacid and a short, antagonistic notice in al-Humaydī (488/1095), repeated by Ibn Khaqan (529/1134) and al-Dabbi (599/1203); moreover, the extent to which those later repetitions reflect any external knowledge is rather doubtful.64 Yet judging from the few hints in Sacid and the new terms used by al-Humaydī ("tarīqa min al-zuhd wa al-cibada." "sufiya"), one might guess that in the unknown process by which Ibn Masarra's works (and quite possibly unwritten teachings or influences as well) became part of the later Andalusian mystical tradition, a significant, if unrecorded, role must

<sup>64</sup> Ibn Khaqan's rhymed-prose version is even more vicious than al-Humaydi's original, which might indicate that he had access, at least, to a tradition hostile to Ibn Masarra's writings, or to the activities and interpretations of which they had become a part; al-Dabbi, however, repeats al-Humaydi almost verbatim. (Ibn Khaqan also omits the word "sūfiya," but whether intentionally, or simply to fit the rhyme, is unclear.)

have been played by followers of al-Ru aynī or men like him.

As for Ibn Masarra's direct influence—or even his memory—after:
the notices of Ibn al-Arabī and Ibn al-Abbār (658/1260), even
less is known. Perhaps there can be found, in the few words
of al-Tha alibī (873/1468) and al-Maqqarī (1041/1633), a few
late traces of his continued study and veneration within that
Sūfī tradition to which Ibn al-Arabī belonged.

<sup>65</sup>For each of the authors discussed in this note, see the passages in question in the Appendix.

The two aforementioned references are, specifically, the hadith (discussed above, p. 24) on the intercession of the "zāhidin" reported by al-Tha-ālibi (although the compiler himself may not have known who Ibn Masarra was) and the apparently qualifying sentence which al-Maqqari adds to the hostile appraisal he had borrowed from Ibn Khāqān: "And he was of a kind of Sūfism..." concluding "wa Allāh bi-'amrihim a lam." (The two other passages mentioning Ibn Masarra that al-Maqqari quotes-from Ibn Hazm's "Risāla..." and Ibn al-Abbār, #839--need not have involved any real knowledge of Ibn Masarra, who was almost surely not al-Maqqari's primary interest in including either of them.)

Our reasons for doubting any knowledge external to their sources in al-Qifti and IAU have been discussed above, and are analyzed in detail in the Appendix. Ibn Khallikan only mentions Ibn Masarra very indirectly, in an article on al-Zubayr (one of his critics); the specific reference and the title are taken from an unknown source, probably Andalusian. al-Suyūti's (911/1505) mention of a critic is even more incidental.

Whether the authors of the remaining three later sources—all Andalusian—had any personal knowledge of Ibn Masarra or his works external to their sources is uncertain, but possible; in all three cases, however, the focus of interest is on another person or issue. Ibn Adhari (713\*/1312\*) condenses out most of the living, personal content of al-Khushani's story, particularly the old faqih's remarkable reply; but this could be simply out of an interest mainly in this faqih, and not due to any prejudice against Ibn Masarra. The reference in al-Hulal is very distant, but its anonymous author was apparently from Grenada, and a contemporary of al-Nubāhī (792\*/1392\*), whose two references to the famous burning of Ibn' Masarra's books by M. b. Yabqā b. Zarb might indicate at least some knowledge of the reasons why they were burnt: al-Nubāhī was a rather strict Malikite faqīh, and a strong enemy of Ibn al-Khatīb.

# Selected Bibliography

The following is by no means a complete list of all the works consulted or utilized in this study. It includes only (I) secondary works which, at the date of their publication, have contributed something new to our knowledge of Ibn Masarra and his "school," and (II) those original sources (almost all of them published) which contain explicit reference to Ibn Masarra: Those passages have been excerpted, and form the second half of the paper; the appropriate page numbers in either Sezgin or Brockelmann are usually cited under each of the authors listed there, along with notes and cross-references for some of the names which appear in those excerpts. Where, as is often the case, a number of editions or reprints now exist, we have cited whenever available the same sources utilized in the work of Asín-Palacios, after checking the newer editions to make certain that they did not contain any additional relevant material; we have also noted translations in European languages, for the benefit of those without Arabic.

The system of transliteration used here and throughout the paper is basically that of the Library of Congress, with the exception of a few traditional names ("Ibn Abi Usaybi a") and the indication of "ta" marbuta," when not in construct, by a final "-a" rather than ah": "Ibn Masarra," "risāla," etc.

### I. Secondary Sources

- Amari, Michele. Biblioteca Arabo-Sicula: Raccolti di Testi Arabica che Toccano... (beipzig, 1857). Translated as Storia dei Musulmani di Sicilia, second edition revised and with notes by C.A. Nallino (Catania, 1935).
- Arnaldez, Roger. "Ibn Masarra, pp. 868-872 in The Encyclopedia of Islam, second edition (EI2), 3 vols. to present (Leiden, 1960-).
- Asin-Palacios, Miguel. <u>Ibn Masarra y su escuela</u>, pp. 1-216 in <u>Obras Escogidas</u>, Vol. I (Madrid, 1946). This is a very slightly revised version of the original study first published in 1914.
- Dozy, Reinhart P.A. <u>Histoire des Musulmans d'Espagne jusqu'à la conquête de l'Andalousie par les Almoravides (711-1110)</u>, revised edition with notes by E. Lévi-Provencal (Leyden, 1932); first edition published in 1861.

- Goldziher, Ignáz. "Introduction" to the <u>Livre d'Ibn</u> Toumert, <u>Mahdi des Almohades</u>, (Alger, 1903).
- Lévi-Provençal, Étienne. Má propos de l'ascete philosophe Ibn Masarra de Cordoue, pp. 75-83 in Orientalia Suecana (Uppsala), Vol. III (1954), pp. 75-83
- (=H.E.M.) (Paris, 1953).
  - Munk, S. Mélanges de philosophie Juive et Arabe, (Paris, 1859).

## II. Primary Sources

Arabic names have generally been given in full, for those who may care to consult indices, following Brockelmann (BR) or Sezgin (SEZG); certain abbreviations have also been adopted from those works ("b." = Ibn, "M." = Muḥammad, "A." = Aḥmad, "a." = Abū) and "Kitāb" has been dropped where it is the first word of a title. Common variants of names and titles have also been indicated, especially where they differ from those given by Brockelmann, Sezgin, or the Harvard Library (HUL) catalogue. Death-dates (A.D.) are given after names.

Anonymous--died after 1398. <u>al-Hulal al-Mawshīya</u> fī Dhikr al-Akhbār (=al-Hulal) <u>al-Marrākushīya</u>, ed. Allouche; (Rabat, 1936).

- al-Dabbi, A. b. Yahya b. A. b. Amira-(1203). Bughyat al-Multamis fi Tarikh Rijal Ahl al-Andalus..., ed. F. Codera and J. Ribera (Madrid, 1884), Vol. 3 of Bibliotheca Arabico-Hispana (B.A.H.).
- al-Humaydi, a. Abd Allah, M. b. Abu Nasr.b. Futuh b. Abd Allah-(1095).

  Jadhwat al-Muqtabis fi Dhikr Wilat al-Andalus, ed. al-Tanji
  (Cairo, 1952).
- Ibn al-Abbar, a. Abd Allah, M. b. Abd Allah b. Abu Bakr al-Quḍā i-(1260). al-Takmila li-Kitāb al-Şila, ed. F. Codera (Madrid, 1886), Volumes V-VI of B.A.H. Material not included in the Codera edition, and not consulted by Asín, appears in the following two editions of the same work:
- . (cited here as "Takmila2"), ed. al-Husani (Cairo, 1955).

  This is apparently a reproduction of the partial edition of
  A. Bel and M. BenCheneb (Alger, 1920) cited in Lévi-Provençal,

  "A propos...," pp. 78-79.
- de Aben al-Abbar, de M. Alarcon and A. González-Palencia, pp. 147-690 in Miscelanea de Estudios y Textos Árabes, (Madrid, 1915).

- Ibn Abi Usaybi a, a. al-Abbas, A. b. al-Qasim-(1270). Uyun al-Anba' (=IAU) fi Tabaqat al-Atibba', ed. A. Mueller (Gottingen, 1884).
  - Ibn Adhari (thus Dozy; Asín has Idhari), a. Abd Allan, M. al-Marrakushi-(after 1312). al-Bayan al-Mughrib fi Akhbar al-Maghrib, ed. R. Dozy (Leiden, 1848). Several subsequent editions do not appear to have altered or added to the material on Ibn Masarra found in Dozy's edition; the relevant passage is translated by Edmond Fagnan, Histoire de l'Afrique et de l'Espagne (Alger, 1901), Vol.I, p.280. (This is merely a condensation of the notice in al-Khushani)
  - Ibn al-Arabi (often Ibn Arabi), a. Ali, M. b. A. b. M. Muhyi al-Din-(1240). al-Futuhat al-Makkiya fi Ma rifat Asrar al-Malikiya wa al-Mulkiya, (Cairo, 1293 and 1329).
  - Ibn Bashkuwāl, a. al-Qāsim, Khalaf b. Abd al-Malik b. Mas dd al-Qurtubir(1183). al-Sila fī Akhbār A'immat al-Andalus..., ed. F. Codera (Madrid, 1882), Vol. 1 of B.A.H.
  - Ibn al-Faradi, a. al-Walid, Abd Allah b. M. b. Yūsuf-(1012).

    Tārīkh Ulamā' al-Andalus (full title: al-Mawsūl fi Tārīkh
    al-Ulamā' wa Ruwāt al-Ilm bi-l-Andalus), ed. F. Codera
    (Madrid, 1890-1892), Volumes VII-VIII of B.A.H.
  - Ibn Hazm, a. M., Alī b. A. b. Sa'id \_\_\_\_\_, al-Andalusī, al-Zahirī-(1064). al-Fasl fī al-Milal wa al-Ahwā' wa al-Niḥal...(thus HUL and BR; Asin and Arnaldez have al-Fiṣal), (Cairo, 1899-1903).
  - \_\_\_\_\_. Risāla fi Fadā'il al-Andalus, preserved in al-Maqqari (see below), Vol. I, pp. 120-121.
  - Ibn Khallikan, a. al-Abbas, A. b. M. b. Ibrahim b. Abū Bakr-(1282).

    Wafayat al-A'yan wa Anba' Abna' al-Zaman, ed. Aḥsan 'Abbas
    (Beirut, n.d.).
  - Ibn Khaqan (Levi-Provencal and others have "al-Fath"), a. Nasr, al-Fath b. M. b. Ubayd Allah-(BR: 1134 or 1140). Matmah al-Anfus wa Masrah al-Ta'annus fi Mulah Ahl al-Andalus, (Istanbul, 1302).
  - Ibn al-Mar'a b. Dahhāq, al-Mālaqi-(1214). Sharh al-Irshād, Cairo manuscript; an excerpt on Ibn Masarra is given in L. Massignon's Recueil de textes inedits concernant l'histoire de la mystique en pays d'islam (Paris, 1929), p. 70. This information, including the title of one of Ibn Masarra's works, was apparently not used by Asín.

- al-Khushani, a. Abd Allah, M. b. Harith (or Harith or al-Harith)
  b. Asad \_\_\_\_\_\_, al-Qayrawani-(981). Tabaqat Ulama'
  Ifriqiya, edited and translated into French by M. Ben Cheneb
  (Paris, 1915-1920); Vol. I text, Vol. II translation. These
  volumes also include two earlier works by al-Tamimi ("Abu al-Arab" in EI<sup>1-2</sup> and fof Qayrawan (d. 945), including one of the same title and another entitled Tabaqat Ulama Tūnis.
  Sezgin (I, p. 481, #vi.) appears to have confused the two
  writers, in mistakenly attributing a passage from al-Khushani to al-Tamimi.7
- al-Maqqari, a. al-Abbās, A. b. M. \_\_\_\_\_, al-Tilimsāni-(1633).

  Nafh al-Tib min Ghusn al-Andalus al-Ratib..., ed. R. Dozy et.al.

  (Leyden, 1855-1861). Often cited as Analectes after the title of Dozy's edition: Analectes sur l'histoire et la litterature des arabes d'Espagne.
- al-Nubāhi, a. Hasan, 'Alī b. 'Abd Allāh b. al-Hasan , al-Mālaqī al-Andalusi-(after 1392). Tārīkh Qudāt al-Andalus.(also known as al-Marqabat al-Ulyā), ed. E. Lévi-Provençal (Cairo, 1948).
- al-Qifti (often, "Ibn al-Qifti"), a. al-Hasan, Ali b. Yūsuf.b.
  Ibrahim, al-Shaybāni al-Qifti-(1248). Ikhbār al-Ulamā'
  bi-Akhbār al-Hukamā', in the Mukhtasar of Zawzanī (better
  known as "Tārīkh al-Hukamā'"), ed. J. Lippert and A. Mueller
  (Leipzig, 1903).
- Sa id al-Qurtubi (or "al-Andalusi"; often "Ibn Sa id"), a. al-Qasim, Sa id b. A. b. Abd al-Rahman b. M. b. \_\_\_\_\_\_(1070).

  Tabaqat al-'Umam (BR-S:al-Ta rif bi-Tabaqat al-'Umam), ed.
  L. Cheiko (Beirut, 1912). Translated, with notes, by Regis Blachère as Livre des catégories des nations, (Paris, 1935).
- al-Suyūtī, a. al-Fadl, Abd al-Raḥmān b. Abū Bakr b. M. b. Abū Bakr, Jalāl al-Dīn-(1505). Bughyat al-Wu at fī Tabaqāt al-Lughawīyīn wa al-Nuḥāt, (Cairo, n.d.).
- al-Tha alibi, a. Zayd, Abd al-Rahman b. M. b. Makhluf al-Jaza iri-(1468). al-Ulum al-Fakhira fi al-Nazar fi al-Umur al-Akhira, (Cairo, 1317).

### Appendix: The Primary Sources

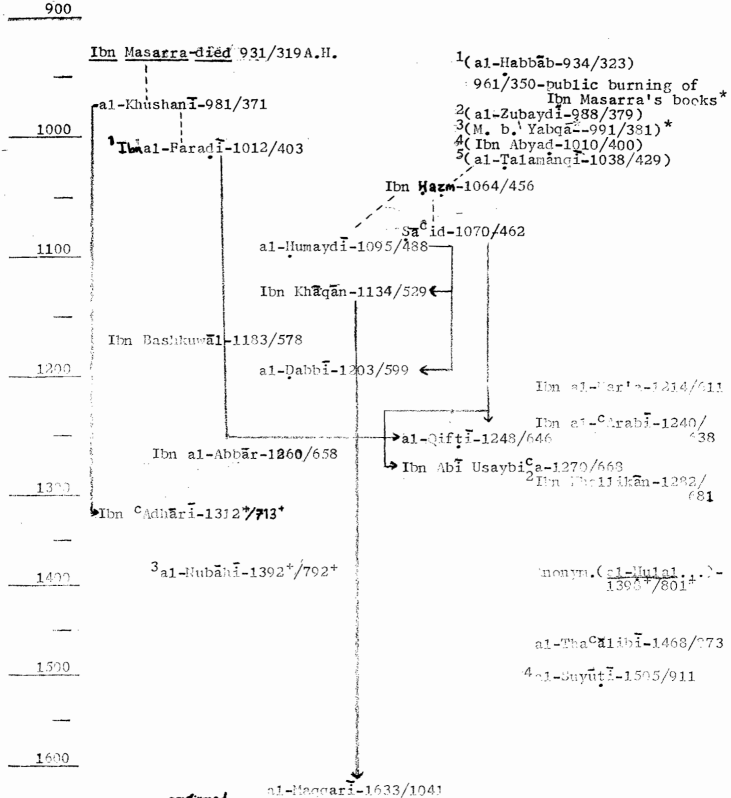
The following section comprises all the original material we have been able to locate which <u>directly</u> mentions either Ibn Masarra, his "followers" (those mentioned in connection with his "madhhab" or the "Masarriya"), or the authors of works written in refutation of his "doctrines."\* It is meant to be consulted simultaneously with the reading of the rest of the paper. To that end the material has been arranged as follows:

- I) A <u>time-chart</u> has been constructed as an aid in visualizing the relations of the various sources. It should be stressed, however, that chronological relations in this case--apart from the few instances of direct borrowing--are not by themselves very good indicators either of the reliability or of the importance of a source for our purposes.
- II) The <u>excerpts</u> directly mentioning Ibn Masarra have been arranged alphabetically by <u>author</u> for ease of reference. Within each heading the following additional information has been given:
  - A) <u>Dates</u>, where available, of the author's life, which are helpful, in the absence of any internal evidence, in indicating the approximate date of the work. (Dates given in this section are A.H., unless otherwise noted, so as to correspond with the information contained in the excerpts, B) The appropriate references to Brockelmann (BR-S, I, etc.) or Sezgin (SEZG-I), for those desiring to know more about the various authors.
  - C) Cross-references to other sources, where the author has borrowed information, or where an individual, event, etc. has been mentioned in several places.
  - D) The page number of the excerpt in question.
  - E) (at the bottom of the page) Reference to pages in the rest of the paper where each excerpt is discussed. (to have better) (in the right-hand margin) Miscellaneous information of interest to the discussion has occasionally been noted

as it appears in the text.

<sup>\*</sup>This section includes all the (direct) references used by Asin and some additional material, but it leaves out the enormous mass of "contextual" sources which would have to be consulted in any attempt at fully reconstructing the history of Ibn Masarra's "school" and his influence on subsequent Anadalusian mysticism and philosophy. For additional sources of background information, the reader is directed to the Bibliography, and to the appropriate sections of Sezgin and Brockelmann.

# T. Chronological Relations of Primary Sources:



Parentheses indicate authors of refutations of Ibn Masarra; raised numbers
mark our sources of that information (for #5, see Asin-p.119, note #1;
Full lines indicate complete "borrowing" of references to Ibn Masarra; dashed
lines indicate some personal acquaintance. See following for details:

### II. Passages Concerning Ibn Masarra

We have encountered only two references to Ibn Masarra which are not available in printed editions. Both concern the titles and authors of works attacking Ibn Masarra; neither of these works is known to have survived, even in fragmentary form. (Cf. the other refutations mentioned in al-Faradi, Ibn Khallikan, al-Nubahi, and al-Suyūti--all of which are also lost.)

"Abū Umar (A. b. M. b. Abd Allāh b. Abū (Isā) b. Lubb, (340-al-Talamanqi" is cited by Asin (p. 119, note #1) and M. Ben Cheneb (in the work of al-Khushani mentioned in the Bibliography above, Vol. II, pp.xiv-xv)--in both cases on the authority of a Tunis manuscript--as the author of a refutation of Ibn Masarra: al-Radd Alā Ibn Masarra. (It is not absolutely certain that this is the exact title of the work, or simply an indication of its contents, as the verb "radda alā"--and in at least one case, [al-Suyūti] the same title--is used in connection with almost all of the critics of Ibn Masarra. In fact, it may well be that the same work has in some of these cases been ascribed to several men, given the relatively close lives of certain of these men [see below] and the much later dates of the sources in which they are actually cited.) al-Talamanqi, it should be noted, studied under Ibn Abī Zayd (see below) and was one of the teachers of Ibn Hazm.

"Ibn Abi Zayd" (a: M:, Abd Allāh \_\_\_\_\_, al-Qayrawāni), a famous Malikite jurist, is cited by Sezgin (SEZG-I, p. 481, vi.) as the author of a lost work entitled al-Radd Alā Ibn Masarra al-Māriq. The source of this information, however, is not mentioned, and the "fragments" Sezgin mentions are actually the passage of al-Khushani (= M. Ben Cheneb, above), erroneously ascribed to al-Tamimi; the passage in question is clearly not part of any attack on Ibn Masarra.

The mention of al-Tamimi (HUL and BR-S,I p.228 have mistakenly "al-Tammami"; SEZG-I, pp. 356-357 and EI<sup>2</sup>, p. 106 use "Abu al-Arab"), who died in 333 and was among the teachers of Ibn Abi Zayd, would be significant if it were more than a confusion on Sezgin's part, since al-Tamimi (b.250-260) was a contemporary of Ibn Masarra and could quite possibly have been aware of his teachings. It might be noted in this connection that one of the sons of al-Tamimi is cited by al-Suyuti (q.v.) as one of those mentioned by a critic of Ibn Masarra, one "Ibn Abyad".

Anonymous (al-Hulal...)
(d. after 801 A.H.)

BR-S, II, 342
(Cf. Dozy (2nd edition),

IV, 158-159; Asin, 140,
note #1.)

This incident, part of the Almoravid conquest of Spain under Yūsuf b. Tāshfīn, took place in 495/1101. Assuming this account is correct—and there are no obvious reasons for considering it a forgery or a mistake—it would indicate the presence of writings by Ibn Masarra in Cordoba after the public burning of his books (see al-Nubāhi) in 350, and their continued study by groups other than avowed "mystics." (Our only other mentions of works by Ibn Masarra after this date—in Ibn al-Mar'a, Ibn al-Arabi, and al-Tha'ālibi are connected with a Sufi tradition.) The public crediting of a hadīth to Ibn Masarra by a faqih of Cordoba, whether due to general ignorance of his doctrines or to a more tolerant public attitude, would also appear to indicate that the period in which his writings were generally perceived as dangerous or heretical had come to an end. (Indeed, our last record of a "refutation" of Ibn Masarra is by al-Talamanqī, who died in 429.)

### p. 65

المسلمين الذب والمرابطة في الحصون المصاينة المعدوا. وفي جوازه هذا أعل السيرا على مدينة اليسانة وهي مدينة مانعة سورها من أعظم الاسوار انفرد بسكانها اليهود كان سبب اجتيازه عليها أن رجلا من فقهاء قرطبة وجد مجلدا من تاليف إن مسرة الجبلي القرطبي أخرج فيه حديثاً رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم أن اليهود الزمت نفسها أنها إذا جاءت الحس مائة عام من مبعث وسول الله صلى الله عليه وسلم وجدوا ولم يجئم نبي منهم على ما زعموا فإن الاسلام الازم لهم الانهم وجدوا في التورة قول الله تعالى لموسى عليه السلام أن النبي الرسول الذي مناه محمد الا بد من ظهور الحق على يده ونوره متصل باتصال الساعة فزعمت اليهود أنه منهم وأنه لم يجئ الى رأس الحس مائة عام وإلا فهو هذا فرفع هذا الفقيه القرطبي الامر إلى أمير المسلمين فاجتاز إلى مدينتهم ليري ما يصنع فيهم فيذكر أنه استخلص منهم جملة مال بسبب ذلك وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله محمد بن علي بن حمدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله عمد بن علي بن حدين التغلي أجرى مسألتهم وأن القاضي أبا عبد الله عمد بن علي بن حدين التغلي أحرى مسألتهم وأنه المحمد بن علي بن حدين التغلي أبيرى ما يصنع به الله عبد الله عمد بن علي بن حدين النبي المحمد بن على بن حدين وروره مصل بالتها الله المحمد بن علي بن حدين وروره من علي بن حدين وروره مسألته بالمحمد بن علي بن حدين وروره مصل بالتها الله المحمد بن الله المحمد بن على بن حدين وروره بالمحمد بن المحمد بن على بن حدين وروره بالمحمد بن الله بالمحمد بن المحمد بن المحمد بن على بن حدين النبي المحمد بن المحمد بن الله بالمحمد بن المحمد بن المحمد بن الله بالمحمد بن على بن حدين المحمد بن الله بالمحمد بن المحمد بن المحمد بن المحمد بن على بن المحمد بن

BR\*S, I, 580 (Cf. al-Humaydi)

The full title of this work explicitly mentions that it is meant as a continuation of al-Humaydi, and this entry is adopted almost verbatim from that earlier work. (al-Humaydi was also used by Ibn Khaqan, who was then copied by al-Maqarri.)

# p. 78, #163

مرد بن عبد الله بن مبد الله بن مستوق أبو عبد الله كان على طريقة من الازهد والعبادة فسق فيها وافتنن به جماعة من اهلها وله طريقة في العبادة وتدفيق في غراص اشارات الصوفية وتواليف في العباني نسبت الله بذلك مقالات تعوذ بالله منها والله اعلم به ذكر ابو سعيد بن يونس انه حدث وسات سنة ١٦٦ روى هنه اده كتب لل ابنى بحر اللولوى يستدعيه في يوم مطر وطين اللولوى يستدعيه في يوم مطر وطين المكان كالمنهور المحمى ادنى فين فانت عند الطين أمشى منى لهانا المحكم ادنى فين فانت عند الطين أمشى منى

BR-S, I, 578 (Cf. Ibn Khāqān, al-Dabbi, al-Maqqari)

al-Humaydī studied with Ibn Hazm; this work was written in Baghdad at the end of his life, and is thus inaccurate in places. This passage was taken over verbatim by al-Dabbī, adapted to rhymed prose by Ibn Khāqān, and taken from him by al-Maqqarī.

pp. 58-59, #83

أنشدنى أبو محمد على من أحمد قال: أنشدنى أبو عمر أحمد بن حَبْرُون فى مجلس الوزير أبى رحمه الله ، قال: كتب أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مَسَرَّة / إلى [ ١٢٨] أبى بكر اللؤلؤى يستدعيه فى يوم مَطَر وطين:

أقبل فإن اليوم يومُ دَجْنِ إلى مكان كالضّمير المكني للمنسبّ أنحنكمُ أدنَى فَنَّ فأنت عند الطّين أمشَى مِنَى

--Hadith transmitted by Ibn Masarra are mentioned in al-Hulal (anon. author) and al-Tha alibi.

--This Abu Bakr al-Lu'lu'i is mentioned by Ibn a1-Faradi (#1361) as one of the instructors in (Maliki) fiqh of the famous qadi M. b. Yabqa b. Zarb, who was later (350) responsible for the public burning of of Ibn Masarra's works and the chastisement of their owners. As Ibn Masarra here is still living in Cordoba, this incident evidently dates from before his pilgrimage and (subsequent?) withdrawal to the mountains near Cordoba.

The first 2 pages here list personal disciples of Ibn Masarra; the third page lists some later followers.

﴿ ﴿ أَحَدُ بِنَ غَامَ } ويعرف : بالمديني : من قرطبة

وَحَلَيْ مِنْ اَفْقَا أَوْ عَبِدُ اللَّهُ مِن مسرة الجبل في وجهته إلى الحج سنة إحدى عشرة ولاث عائمة و وكان : أسن عنه ، وحَج ممه حجتين بعد حجة متقدمة ، وقي بعد المعمراف من مسرة حتى حج حجتين فكلت له خس حجات ، ثم انصرف ولزم داره إلى أن تُو فَى رحمه الله .

وكان : فقيها ، عالما ، ورعا ، ناسكا ، مجتهداً . من كتاب في أخبار أبن مسرة . وأصعابه .

١٧ ﴾ أحد أبي حامد : من أهل قرطبة .

سمع بها : من شيوخها ، ورحل إلى المشرق فسمع هُنَالَك ، وصحب أبا عبد الله أن مسرة . وكان : فقيها ورعاً ، موسراً كثير الحير ، وأعمال البر . تُوفَّى سنة خَس وأربعين وثلاث مائة .

مسرة الجبلى . وكان : قديم الجوار له ، طويل الملازمة .

تُوفِّى : ليلة الثلاثاء لخمس بقين من ذى الحجة سنة ثلاث وأر بسين وثلاث مائة .

( ٥٣٠) - أيوب بن فتح: من أهل قرطبة . وحل مع محمد بن مسرة ورافقه إلى الجحاز . وحج معه وأُخذ كتبه عنه . وكان : كثير العمل ، مجتهداً ، له نسك وزهد . تُوفيّ : سنة خس وأر بعين وثلاث مائة .

وكان : هو وأخوه هون من أهناب محد أن مسرة الجلل ، تُوفِّي الياس في سنة إحدى وعشر بن وتلائداتة .

2,468 عود بد يوسف الكليكلى سكد قركبة وكاند هو واخود الناس بد يوسف مد اصحاب محمد بد عشرة الجبلى

BR-S. 1, 580 (Cfal Maggari, Ibn Bashkuwal, Ibn Hazm)

p. 11, #8: Accompanied
Ibn Masarra on the pilgrimage to Mecca 311313; older than The Masarra.

(From Takmila<sup>2</sup>; all the excerpts on this page are taken from that later edition, which was not available to Asin.)

-This lost book "on Ibn
Masarra and his Bisciples"
appears to have been Ibn
al-Abbar's source for most
of the following entries,
which are not found in
any other extant work.

p.13, #17: Died 345; made the pilgrimage and studied in the Bast.

p. 199, #529: Died 343; associated with Ibn Masarr: from early date. Toledan

p. 199, #530: Died 345; Accompanied Ibn Masarra on the pilgrimage, and studied his books with him.

p. 211, #562: Brother of man mentioned below; both possibly of Jewish ancestry. Died 321. Toledam.

From "Appendice" to Codera edition (1915): p. 265. (Brother Ilyās is mentioned immediately above.) Toledam.

These passages (from the Codera edition) were used by Asin.

من بن عبد الملان بن اهل قرطبة مستحد مجد بن صدوق الله معتب الله المستجد بن صدوق الله معتب الله المستجد بن الله الله الله الله المستجد بن الله الله المستجد بن الله الله الله الله الله بن الله الله الله الله الله الله بن الله الله بن الله الله الله الله الله بن الله بن الله الله بن الله الله بن الله الله بن الله

(186) علميل بن مبد الملل من اهل قرطها صحب محد بن مسرة المسلم وفقة وفقية وشبطها وكان غاية في الزهد والورع كثير العمل وكان النظر العد مرعطة يذكر من السلف الصالح الذي سمى وتوفى المنا النظر الدوروني

احدد بن خلد وضحت بن سليس العكى يعرف بابن المورورى سمع من احدد بن خلد وضبطها وكان الخبلى والهد كنيه وضبطها وكان أمن أهل الفصل والزهد وتوفى لاثنتى هشرة بقيت من ذى القعدة السنة ٢٥٧ هـ

محمد بن حزم بن بكر التنوخي من اهل طابطة وسكن ترطبة يعرف بابن المديني سعع من احمد بن محلد وغيرة وصحيب مجد الني مسرة الجبلي قديما والمعتص بموافقته في طريق الحج ولازمة وعد انصرافه وكان من اهل الورع ولانقباض وحكي عن ابن مسرة العد كان في سكناه المدينة يتنبع ءاثار النبي مبلّم قال ودله بعض الها المدينة على دار مارية ام ابراهم سرية النبي صلّم فقصد البها فلها تؤوّرة لطيفة بين البسانين بشرقي المدينة عرضها وطولها واحد فله في وسطها فعايط وقرش على خايطها محسب غليط يُرتقي في وسطها فعايط وقرش على خايطها محسب غليط يُرتقي المدينة من واحق المدينة بيتان وسقيفة في العين ملم في العين مله الداب معد المدينة من نواجي قال الداب معد المدينة وفي كل فاحية من نواجي قال الداب مدينة على في المدينة وفي كل فاحية من نواجي قال الداب مدينة على قالك الداب مدينة على قال الداب مدينة على قالك الداب مدينة المدينة ولا نقصان في المحكانة في العرف والمول المدينة ولا نقصان في المحكانة في المحكانة ولا نقصان في المحكانة في المحكانة ولا نقصان في المحكان المحكان المحكان في المحكان المحكان المحكان المحكان المحكان المحكان المحكان

p. 37, #113:

--This title (al-Tabsira) is one of three which we have for Ibn Masarra's works. (Cf. Ibn al-Mar'a and Ibn al-Arabī for the other two.)
--This incident is another indication that Ibn Masarra (for whatever reasons) probably did vary his teachings according to the ability of his students. (Cf. Ibn al-Faradī, Ibn Hazm)

p. 56, #186: Died 322-3; studied the books of Ibn Masarra; noted for his ascetic virtues.

p. 97, #326: Died 321; also accompanied Ibn Masarra on the pilgrimage. (Does the remark that he was younger that Ibn Masarra imply that some of his other disciples were older men?)

p. 102, #347: Died 357; studied the books of Ibn Masarra.

#### #339

pp. 99-100: Accompanied Ibn Masarra on the pilgrimage; one of earliest disciples.

--This incident is reported in Maggari, (I, 560) almost verbatim, but without acknowledgement of its source. (As none of the other passages from Ibn al-Abbar are included, he may have taken it from some intermediate source.)

--The mention of Ibn Masarra's mountain "retreat" here and in #113 above is an indication of the most likely source of his nickname, "al-jabali."

Other followers of Ibn Masarra are mentioned in Ibn al-Faradi and Ibn Hazm.

-281- طريف مولى الوزير المحمد بن محمد بن مُخدِّر من اهل ورطبة وسكن الحدة وطنة الوزير المحمد بن المحدد بن المحدد بن المحدد بن المحدد بن المحدد بن المحدد المحدد المحدد المحدد والمحدد والمحدد

- 180- محمد بن فضل اللذين سعيد من اهل قرطبة يكنى أبا عبد الله المخذ عن الرباحي وعلم بالعربية يووى عنه سعيد بن عيسى كاصفر قال ابن المدبلغ وابن عياد كلا أن في نسبه فصل الله بن منذر وذلك علم انها هو ابن اختى منذر بن سعيد القاصى البلوطي وقد المخد كُفُب الها هو ابن اختى منذر بن سعيد القاصى البلوطي وقد المخد كُفُب الها هو ابن اختى منذر بن سعيد القاصى البلوطي وقد المخد كُفُب المناز وهم مين ولد المده فيدة عد

--Hakam b. Mundhir (d. 420) is cited by Ibn Hazm (Fas1, IV, 80) as having personally informed him concerning the writings of Ibn Masarra.

٥٦٥ – أضحى بن سميد : من أهل قرطبة .

مال إلى مذهب أن مسرة ، وأخذ كتبه ولم يلقه . وكان من أهل الخير والانقباض معلماً بالقرآن .

p. 85, #281: The vizier mentioned here held office during the reign of Abd al-Rahman III (300-350); which fact--along with the notice that this man "did not meet" Ibn Masarra--would appear to indicate that he was a younger contemporary of Ibn Masarra.

p. 113, #389: The uncle mentioned here, a. al-Hakam, Mundhir b. Ṣācid, al-Ballūți, was among the first Mu tazilites of Spain (see Asin, pp. 183-184), and a contemporary of Ibn Masarra (273-355); despite his suspicious opinions, he served as chief qādi of Cordoba until his death (355). --The two cousins and sons of Mundhir, Hakam and Sacid are mentioned in Ibn Bashkuwal (#332 and 470, respectively), but without any connection with Ibn Masarra; a brother, Abd al-Wahhab, however, is said to have been (#809) both a Mu tazilite and follower of Ibn Masarra.

Takmila<sup>2</sup>, p. 211, #565: This notice appears to have escaped Asin, along with the others (see p. vii) from this edition. The explicit mention that this man "did not meet" Ibn Masarra may be an indication (as #281 above) that he was relatively close to him in time.

BR-S, I, 560 (Cf. Şā id and al-Qifti)

pp. 32-33

وي و الدورس الا الله و الدى الطرسوس الموظلة المقالي المواقعات ساه دى احدين الموقعة والحراط المها المها الماطه و المعالمة والمواقعة والمعالمة والمواقعة والمعالمة والمعالمة والمعالمة والمعالمة والمعالمة والمعارفة المحدد والعاد و المعارفة المعارفة والمداود المعارفة المعارفة والمعارفة والم

| إن الهديل العلاف المصرى / ولم<u>فدة ليس من السكت كاب فيما د</u>عد الطبيعة كالسالم (فَهُمَاغُورِس)و رَمَّا لَ فَوِثَاءُ وراكس وَوْثَاغُورِها وَقَالَ الْمَاسِي صاعد في كال ملمقات الاحمان فيأغورس كان وعد مندفلاس مزمان وأخذا لحبكمة عن أصحاب المسانين داود علمهما السلام عصر حن دخلوا الهامن ولادالشام وكان قد أخدد الهذرسة قملهم عن الصر ون غرجه الى الادبوبان وأدخل عندهم علم الهندسة وعلم الطبيعة وعبلم الدين واستغرب بذكائهء لمرالالحان وتأالف النغير وأرقعها نتحت الفسب العددية واذعى انهاستفادذلك من مشكاة الذموة وله في تضدد العالم وتراسسه على خواص العدد ومراتبسه رموز عجيبة واغراض دهددة وله في شأن المعادم سلاهب قارب فيها مند قليس من النفوق عالم الطبيعة عالماروحاتما نورانما لاهرك العقسل حسبته وجاءه وان الانقسال كمية بشستأ فالهيمة وان كل انسان أحسن تقوم نفسه بالتبرى من العبوالنعير والرياء والجيد وغسيرها من الشهوات الحدادية أقد صار أهلاً ان يلحق العالم الروحاني و يطلع على مايشا عمن جواهره من الحكمة الالهية وان الاشماء المددة فلنفس تأتيه حينشد ارسالا كالالحان الموسيقية الآثية الى حاسة السهر فلاعتناج أن بتكاف الهالحليا والميناغورس نا الف شريفة في الارتماطيقي والموسيقي وغيرذلك هذا الحرقول على وذكر غيره عن الحسكم فيباغورس اله كان برى السماحية واحتناب مماسية القائل والمقتول والهأمن بتقديس الحوام وتعمل العمل العدل وحميم الفضائل والكفعن الخطاباوالحث عن العطية الانسدية ليعرف طبيعية كلشئ وأمريالتحاب والتأدب بشرح العلوم العلوبة ومجاهدة العاصى وعصمة النفوس وتعلم الحهاد واكثارا اصبام والفعودعسلى لسكراسي والمواظبة على قراءة السكتب وان بعلم الرجال الرجال وأمرا المساء النساء وأمر بجودة النطق ومواعظ المبلوك كوكان يقول بيتماءا لنفس وكونها فيمابعد في ثواب أوعقاب على أي الحسكماء الالهين كوا آان رأس الحسكم فيذاغور سء على الهراكل وسأر رئيس المهمنة حدل دفتذي بالاغذية غير المحتوعة وعما لمطشة الماالغذاء غيرالمحتوع نكان بجيام مربزر مبقونيون وسمهم ونشراب قال معدول غسلام سنفصى حثى ينبأ قبسه والمتار يقون واسفودان والفيطون وحصوشهم منكلوا حمدحراء بالتحر بركان فسنحقها أوكيهها نجنس من العسل يسهمها ميطبو وأماغسه المعطش فسكان حهيثه من يزر المُلْقُمُاءَهُ: وَرَدُ أَسَمَةُ مِنْهُمُ عِنْ الْعَبْدُ وَوَهِمْ قُورِ فَوْنَ أَوْرُ مِلْوَجْمَاوِرْ واسو فأوا بدرا خن ويؤعمن |

--This account is quoted verbatim from Sa id, without the changes and interpolations present in al-Qifti; the relevant sections for the (pseudo-) Empedoclean doctrines have been outlined in light yellow, as has the section on Pythagoras' views on the soul and the after-lift which Sa id explicitly relates to those of Empedocles.

--the two <u>titles</u> of works by "Empedocles" are <u>added</u> here for the first time.

--Although not taken from Sacid, this opinion on the state and survival of the soul does not appear to contradict his account of the "Pythagorean" doctrine; it is especially noteworthy in relation to the hints about Ibn Masarra's views on this subject given by Ibn Hazm (Fas1, IV, 198-200).

BR-S, I, 577 (Cf. a1-Khushani)

of the chronicle.

This passage is essentially a condensed version of the first-hand account given by al-Khushani, which is our earliest mention of Ibn Masarra. Given the late date of this work, the numerous small changes and deletions are probably not due to deliberate prejudice against Ibn Masarra, but rather to this author's interest lying mainly in A. b. Nasr. (Several other authors used al-Khushani's description of that fagin without even including the anecdote of his meeting with Ibn Masarra.)

I. 201-202 (=Fagnan trans., 280)

in the year 317/929, from the context وليها مات بالقيروان من الفقها احبد بن نصر بن والد سمع من محمد بن سحنون ومن ابن عبدوس ومن يوسف إن يحيى المغامي وكان عالما بالمناظرة ملما (sic) بالشاهد صحيم البذعب سليم القلب قال محمد بن حارث حصرتُه يوما وعنده جاعة من المناظرين في المسائل حتى دخل عليه مجمد بن عبد الله بن مسرّة القرطبي في (حين توجّهه الى الحيم اسلم وجلس حينا وهو يُجيل بصوه في وجوه المتكلمين قال فلم اشك ائه من اهل العلم ولم اكن عرفتُه باسمه فلما اظهر الشيخ احمد بن نص القيام قال له يا شاب جلست منذ اليوم فهل من حاجة تذكرها فجاوبه محمد بن مسرة بكلام حسن بليغ وقال له اتيتُك مقتبسا م نورك ومستمدًا من علمك وجاوبه احمد بن نصر ايصا بجواب حسن ثم قام وقُمْنا باثرًه ﴿

--N.B.: this mention of the pilgrimage is added here. is probably true that Ibn Masarra was either starting on or returning from a pilgrimag at the time of this incident, but the date raises certain problems. Ibn al-Abbar (#8) locates Ibn Masarra's trip to the East in 311-313, but al-Khushani (who witnessed this incident in Qayrawan) supposedly emigrated to a1-Andalus in 311 (biography in the Madarik of I vad, quoted by Ben Cheneb, proxi of the al-Khushani volume). That date, together with the pilgrimage before 300 reported in Ibn al-Faradi (#1202: "the last days of the Amir Abd Allah," d. 300), would force one to hypothesize two separate journeys to the Orient, assuming all the sources have given correct dates.

DD -9. 1, 790-802

(Lipp. 147-149 (Cairo, 1329) علم المان الثالث عشر في معرفة حلة العرش،

العسرش والله بالرحسن عمول وحاساوه وهذا القول معقول وأى حول لخساوق ومقسدرة ولاهجاء بهعقد لوتلا يسل جسم وروح وأقوات ومرتبة والمستوى باسمه الرحن مأمول فذاهوالعرش ان حققت سورته والمستوى باسمه الرحن مأمول وهم عمانيسة والله يعلمهم واليوم أريعة مافيه تعليل عمسه ثمر ضروان ومالحكهم وادم وخليسل ثم جسبريل والحق عيكال اسرافيسل إسمانيس عالم سوى عمانيسة غراجها إسال

اعلماً بدالله الولى الحيم ان العرش في لسان العرب يطانى و يراد به الملك يقال أل عرش الملك اذادخل في ملكه خليل و يطانى و يراد به السرير واذا كان العرش السرير و يطانى و يراد به السرير واذا كان العرش السرير فتكون حلته ما يقوم عليه من القوائم أومن محمله على كواهلهم والعدد بدخل في حلة العرش وقد جعدل الرسول

والمستثلة الشالثة الفذاء والمستنلة لرابعة المرتبة وهي الغاية والمستلة منها تنقسم فسمين فتلون عانية وهم حلة عرش الملك أى اذا ظهرت الثمانية قام الملك وظهر واستوى عليه مليكه المسئلة الاولى الصورة وهي تنقسم قسمين صورة جسمية عنصرية نتضمن صورة جسدية خيالية والقسم الآخر صورة جسمية نورية فلنبتمدئ بالجسم النوري فنقول انأول جسم خلقه اللة أجسام الارواح الماكمية الهمة في جلال الله ومنهم العقل الاول والنفس الكل واليها انتهت الاجسام البورية المخلوفة من نورالجلال وماثم ملك من هؤلاء الملائكة من وجد بواسطة غييره الاالنفس التي دون العقل وكل ملك خلق بعده ولاء فداخلون تحت حكم الطبيعة فهمن جنس أفلا كها التي خلقو امنها وهم عمارها وكذلك ملائكة المناصروآخرصنف من الاملاك الملائكة المخلوقون من أعمال العبادوأ نفاسهم فلنذكرذلك صنفاصنفا في هذا الباب انشاء الله تعالى اعران الله تعالى كان قبل ان يخلق الخاق ولاقبلية زمان واعماذ الدعبارة للتوصيل ندل على نسبة يحصل بها القصود في نفس السامع كان جل وتعالى في عما عنه هوا ، وما فوقه هوا ، وهوأول مظهرالهي ظهرفيه سرىفيه النورالذاتي كماظهرفي قوله الله نورالسموات والارض فلما انصبغ ذلك العماء بالنوري فتحرفيه صورا لملائكة المهمين الذين هم فوق عالم الاجسام الطبيعية ولاعرش ولامخلوق تقدمهم فلما أوجدهم تجلي لم فصار لهم من ذلك التجلي غيبا كان ذلك الغيب روحاله مأى لذلك الصور وتجلي له بني اسمه الجيل فهاموا في جلال جاله فهم لا يفيقون فلماشاء ان يخلق عالم التدوين والنسطير عين واحدامن هؤلاء الملا أحكم الكروبيين وهوأول ملك ظهر من ملائكة ذلك النورسها والعد قل والقلو وتجلى له في مجلى التعليم الوهي بماير يدا بجاده من خلق واللي غاية وحدفقيل بذاته علم ما يكون وما الحق من الاسهاء الالهمية الطالبة صدورهذا العالم الخلقي فاستقمن هذا العقل موجودا آخرسهاهاللوح وأمرانقلران يتدلىاليهو يودع فبسهجيعما يكونالى بومالقيامة لاغير وجعسل لهذا القلم اللاعمانة وستبن سنافي قلميته أي من كوله قاماومن كوله عقلا ثلاعمانة وستين تجليا أورقيقة كلسن أورقيقة تغترف من الاثمالة وسستين صنفامن العاوم الاجمالية فيفصلها في اللوح فهذا حصر ما في العالم من العاوم الى يوم القيامة فعلمها اللوح حدين أودعه اياها القلم فكانمن ذلك علم الطبيعة وهوأ ولعلم حصل في هـ ذا اللوح من علوم ماير يدالله خلقه فكانت الطبيعة دون النفس وذلك كاه في عالم النور الخالص ثم أوجد سبحاً به الظامة الحضة التي هي في مقابلة هذا النور عنزلة العدم المطلق القابل للوجود المطلق فعندماأ وجدهاأ فاض عليها النورا فاضة ذاتية بمساعدة الطبيعة فلائم مشعثها ذلك النور فظهر الجسم العبرء نسه بالعرش فاستوى عليه الاسم الرجن بالاسم الظاهر فذلك أقل ماظهر من عالم الخلق وخلقمن ذلك النو رالمتزج الذى هومثل ضوء السحر الملائكة الحافين بالسرير وهوقوله وبرى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمد ربهم فليس لهم شفل الد كونهم حافين من حول العرش يسبحون بحمده وقد يبنا خاق العالم في كتاب سميناه عقلة المستوفر واعمانا خامنه في هذا الباب رؤس الاشياء ثم أوجد الكرسي في جوف مذاالعرش وجعل فيهملا تكتمن جنس طبيعته فكل فالثأصل الخلق فيهمن عماره كالعناصر فعاخلق منهامن This chapter has been included in its entirety, so that the reader can judge how much of it should be credited to Ibn Masarra, and how much is the elaboration of Ibn al-'Arabi. We have oulined in yellow the section which most clearly refers back to Ibn Masarra.

DD. 147-149 (Cairo, 1329)

BR-S. I, 790-802

حكمهم في الدنياأر بعة وفي الفيامة تمانية فتلارسول الله صلى الله عليه وسلم و يحمل عرش ربك فوقهم يومنان تمانية مثمقال وهم البومأر بعدة يعنى في ومالدنيا وقوله يومنذ ثمانية بعني يوم الآخرة رويناعن ابن مسرة الجبدليمن أ كبراهـ لافطر من المرف المرف الحمول هوالك وهو عصور في جدم وروح وغذاء ومرتبة فا دم واسرافيل المور وجد بلومحد الارواح وميكائيل وابراهم الارزاق ومالك ورضوان الوعد والوعيد أوآبس فى الملك الاماذكر والاغذية التي هي الارزاق حسمية ومعنوية فالذي نذكر في دندا الباب الطرية ة الواحدة التي هي بمعنى الملك لما يتعاق بهمن الفائدة في الطربق وتكون حلته عبارة عن القائمين بتسديده فتسدير صورة عنصرية أوصورة نور بة وروحامد والصورة عنصرية وروحامد والمسخر الصورة نورية وغذاء لصورة عنصرية وغذاء عاوم ومعارف لارواح ومرتبة حسية من سعادة بدخول الجنة ومرتبة حسية من شقاوة بدخول جهنم وم رتبة روحية علمية وين هـ نا الباب على أربع مسائل المسئلة الاولى الصورة والمسئلة الثانية الروح والمسئلة الشالثة الغذاء والمسئلة لرابعة المرتبة وهي الغاية وكل مسئلة منها تنقسم قسمين فتكون ثمانية وهم حلة عرش المك أى اذا ظهرت الثمانية قام الملك وظهر واستوى عليه مايكه المسئلة الاولى الصورة وهي تنقسم قسمين صورة بجسمية عنصرية تتضمن صورة جددية خيالية والقسم الآخر صورة جسمية نورية فلنبتددئ بالجسم النوري فنقول انأول جسم خلقه اللة أجسام الارواح الماكمية المهمة في جلال الله ومنهم العقل الاول والنفس الكل واليا انتهت الاجسام الورية المخلوقة من نورالجلل وما ثم ملك من هؤلاء الملائكة من وجد بواسطة غيره الاالنفس التي دون العقل وكل ملك خلق بعد هؤلاء فداخلون تحت حكم الطبيعة فهم من جنس أفلا كها الني خلقو امنها وهم عمارها وكمذلك ملائكة العناصروآخ صنف من الاملاك الملائكة المخاوقون من أعمال العبادوأ نفاسهم فلنذكرذلك صنفاصنفافي هذا الباب انشاء اللة تعالى اعران الله تعالى كان قبل ان يخلق الخلق ولاقبلية زمان واعماذ لك عيارة للتوصيل تدلعلى نسبة يحصل مها المقصودفي نفس السامع كان جل وتعالى في عماء ما تحته هوا ، ومافوقه هوا ، وهوأول مظهرالهي ظهرفيه سرىفيه النورالداتي كماظهرفي قوله الله نورالسموات والارض فاما انصبغ ذلك العماء بالنور فتح فيه صور الملائكة المهمين الذين هم فوق عالم الاجسام الطبيعية ولاعرش ولامخلوق تقدمهم فلما أوجدهم تجلي لم فصار لهم من ذلك التحلي غيبا كان ذلك الغيب روحاله مأى لذلك الصور وتجلي له , في اسمه الجيل فهاموا في جلال جالەفھەلايفىقون فلماشاءان يخلق عالمالتدو ين والتسطير عين واحدامن هؤلاءالملائكة الكروبيين وهوأول ؛ ملك ظهر من ملائكة ذلك النورساه العـ قل والقل وتجلي له في مجلى التعليم الوهبي بما يريد ايجاده من خلقه واللي غاية وحدفقهن بذاته علمما يكهون وماللحق من الاسهاءالالهية الطالبة صدورُ هذأ العالم الخابق فاشتق من هذا العقل موجودا آخرهماه اللوح وأمم القلران يتدلى اليهو يودع فبهجيعما يكون الى يوم القيامة لاغير وجعل لهذا القلم ثلاثمائة وستين سنافي فلميته أي من كونه قلماومن كونه عقلا ثلاثماتة وستين نجليا أورقيقة كلسن أورقيقة نفترف من ثلاثما تة وسستين صنفامن العلوم الاجمالية فيفصلها في اللوح فهذا حصر ما في العالم من العلوم الى يوم القيامة فعلمها اللوح حدينأ ودعه اياهاا لقلم فكان من ذلك علم الطبيعة وهوأ وّل علم حصل في هــذااللو ح من علوم ماير يداللة خلقه فكانت الطبيعة دون النفس وذلك كله في عالم النور الخالص ثم أوجد سبحا به الظامة الحصة التي هي في مقابلة هذا النور عنزلة العدم المطلق المقابل للوجود المطلق فعندماأ وجدهاأ فاض عليها النورا فاضة ذاتية بمساعدة الطبيعة فلائم مشعثها ذلك النور فظهر الجسم المبرعن بالعرش فاستوى عليه الاسم الرحن بالاسم الظاهر فذلك أقرا ماظهر من عالم الخلق

This chapter has been included in its entirety, so that the reader can judge how much of it should be credited to Ibn Masarra, and how much is the elaboration of Ibn al-Arabi. We have oulined in yellow the section which most clearly refers back to Ibn Masarra.

وخاق من ذلك النو والممتزج الذى هو مثل ضوء السحر الملائكة الحافين بالسرير وهوقوله وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمد وبهم فليس لهم شغل الدكونهم حافين من حول العرش يسبحون بحمده وقد يبنا ألا خاق العالم في كتاب سميناه عقالة المستموذ والمانا خادمته في هذا الباب رؤس الاشياء ثم أوجد الكرسي في جوف

From Chapter 272, "Fi ma rifat manzil tanzih al-tawhid." We have again given a long excerpt, so that the reader may judge what it was in Ibn al-Arabi's account that Ibn Masarra "pointed out," whether the details of the image (thus Asin) or simply the fact of mystical visualization (Arnaldez, EI<sup>2</sup>, 871-872).

VIV II, 767 (Cairo, 1293)

لها كانتذال أر وسفنان الإسلام الأولان فالكانسكة وتعسد أغذت طدم في عليه عليه و لام ل فقي عب حل وهي عبالنا ألما هنال عنان عبالنا الفاطرين في النهال الاحدوفان الاحسادة لانفت الاقديطاقا وأماما موى اقدفلا أعساد بدله مطلقا فهس فهورمن هذوالا به عند نادن حرث طريقناق تقسيم باالقرائ والحذاهل إسورمن بعلهما نشانة بمرالله وفاعتعلون الإحدالذ كورتعلي ملايجت ومن الذر كأورهو وصيرانسا فالقرآن هوالصوال كالساسل فاذكان التسوب الدويقه سنده سيرما وطلبه الكلام من المعالى جنلاف كلام الخافقين واداعات هذا علت المراد بقول حل ثناؤه نسه المسلاة والسلام قل هوالله احد أى لايت ارك في هذه الصفة وأما الواحد فا ناتظر فا في القرآن هل اطلقة على غيره كالطلق الاحدية فلم أجده وماأ مامنه على بقين فان كان السطاقه فهو غمرامن الاحدية ويكون أممالانات على لايكون سفة كالاحدية فأن المسفة على الاشتراك ولهذاأ طلقت الاحدية على كلماسوي الله في القرآن ولا يعتبركلام الناس واضطلاحهموا غيا بتلرماوردق القرآن الذي هوكلام اللهفان ويدنى كلام الله لفظ الواحد كان حكسمه معكم الاحدبة للاسترالغ اللفنلي فسية وانكان لاوجائل كلام الدلفظ الواحد يطلف على الفسر نسلمة بينصا أيس بمانستمة والذات ويكون كالإرم اقدالذي فيتدم وأسديواء وعيايتملن بهذا المنزلمن النغ به اللاص ما عصل من المارف القد كرناها في كاب مواقع النعوم في التمل المعداني والربيد المام أراد العارف أو عبد الله السي في كما ما اذي حعل ف عبد ل وعد الموزيّان الصهد الذي تريّنه الإيشاف ولا يشاف الدمان المتشافي لا يدّ أن يكون وبالنية فكوق ينهالس توابلة بهايه بيان تكون الامنافة عقدة الهيا فالصدالتي اراد السق بعيد الصود هو الذي بلما الندر يتعلق بدويقابل النوجه ولهذا نبت الشريعة مصل أذا استنتر اصطوانه أوعسا أرموش وعل أوماه ومثلها ان يصمد الماصداولكن نعرف عناظل لاعمذا أوشمالاوليس من ارصاف التنزيد من يصدر المدول كندمن أرصاف لكرمناله وأينا الطانة عن هددا التقسيمي الى لتستعني ان تكون صفة تنزيه اذلانيلن للكون سأوهى المطاوية في هذا المنزل وشراحها في اللغة مذكور واعام ال هذا المنزل وال كان بطلب الاحسدية والتستزيه من حسم الوجوه فانه يظهرف الكشف المطوري المقسيد الظاهر كالبت القائم على خسة أعدة عليها سقف مرة وعصط به حسطان لا باب في المفتوح فلدم لاجدفه دخول وجمهن الوجوه لكن خارج المتتعرد فالمملصق الحائط البيت حرمة اهل الكشف كايقياون ويتمسعون بالخزالاسودالذى حعسله أقه خارج البيت وحله يمناله وأضافه المهلاالى الميت كذلك هذا العمودلايضاف الىحدذا المتزلوان كان منه الاأنة للين جوخاصابه لانه موجودتي كلمنزل الهي فيكانه ترجان بينناوبين مانعطيه المنازليس المعارف وقدته معلى ذلك الإمسرة المسسلي في كاب المروف إوهذا العد لسان فصيم يعيرانا صافحو يوالمة ازل فنستقدمنه علمذلك ومن المناز لهاندخل فيه وغشى فدواباه فصدالام على على معيما عزفناه فيه ومن المنازل مالاحدل لنال المخول فيهمثل هذا الزل فنأخذ منهذا العبود التعريف بحكم التسلم فانه قد قام الدلال العاعل عصمت مم

-- Note the title (one of 3 extant): Kitab al-Huruf

BR-S, I, 580 (Cf. Ibn Hazm, Ibn a1-Abbar)

Ibn Bashkuwal's work was intended as a continuation of the compilations of al-Humaydi and Ibn al-Faradi; we can only speculate, however, as to whether the omission of references to Ibn Masarra was

intentional or not.

همد الودات بن وعدر سن افال الزملية بدني الما عامه الحال بالنكاء

وها استقيماً عن الدارن حجار المشلاة شديرا بالله بعلى وكان فيه

هما استقيماً عن الدارن حجار المشلاة شديرا بالله بعلى وكان فيه

هما وهم المحال والعجود التي المحالة الماليجية وتوفي في المر وبيع الأول مس بند

وما دكرة ابن حيان ه

pp. 393-394, #809: Died 436;
This is Ibn Bashkuwāl's only
mention of Ibn Masarra. Here,
as in Ibn Hazm, it is in
connection with Mu tazilism.
(Not surprising, in that the
father of this man and the
other two below, Mundhir b.
Sā id al-Ballūti, was among
the first Mu tazilites in
Muslim Spain; Cf. Asin, p.183.)

The following two men, brothers of the Abd al-Wahhab mentioned above (#809), are mentioned as having studied the books of Ibn Masarra in Ibn al-Abbar (Takmila, #389); Hakam was personally known to Ibn Hasm as a student of Ibn Masarra's works (Fasi, IV, p. 80).

p. 211, #470: Died 403, in sack of Cordoba by the Berbers.

شعد بن شندر بين سعيد همويسن ولد قاصى الجماعة مندر بين عيد منن اهل قرطبة ايكفى ابنا عندن روى عن ابيه وغره وكان علم المرابرة على قرطبة يوم لائلين لمنيت خلون من شوال معالى و ١٣٠٠ على المرابرة على قرطبة يوم

حكم بن تلكير بن سعيد بن عبد الله بن عبد الرحمن بين القاسم الناعبد الله بن أجدي سن اهل قرطبة يكني ابنا العاصى وهو ولد قاصى الجماعة منذر بن سعيد روى عن ابعه وعن ابنى على المغدادى وغرفها ورجل الم المشرق واخذ بهدة عن ابنى يعقوب بين النخيل وغيرة روى عنه ابو عمر بين عبد البر وابنو عمر بين سُمُيْق والدُّي وغيرهم قال ابو على سععت ابنا احمد جعفر بين عبد الله يتول كان حكم بن منذر سين اهل المعرفة والركاء مُتَّمَد الرهن الله يتول كان حكم بن منذر سين طلطلة سدة وتوفي بعنيغة الرائم على المدين وانشدنى ابر بُحر الله على المدين وانشدنى ابر بُحر الله على المدين وانشدنى ابر بُحر الله المدين وانشدنى ابر بُحر الله المدين وانشدنى ابر بُحر الله عنه الله على المدين وانشدنى ابر بُحر الله المدين وانشدنى عكم بين منذر

p.142, #332: Died 420; a personal acquaintance of Ibn Ilazm (Fas1, IV, p. 80). Completed the pilgrimage and studied in the East.

BR-S, I, 577-578 (Cf. al-Qifti, for Ibn Masarra; al-Nubāhi, for M. b. Yabqā b. Zarb)

Ibn al-Faradi is our most complete source for the life of Ibn Masarra, his personal background, and (with Ibn Hazm) the "school" which grew up around his works; he is also—with the exception of al-Khushani, on whom he relies for much information—the earliest of our sources. It is noteworthy, in light of the relative balance and lack of prejudice in Ibn al-Faradi's treatment of Ibn Masarra, that this passage was borrowed only by al-Qifti (and there largely its pejorative sections), although several extant works (including Ibn Bashkuwāl's) were meant as continuations of Ibn al-Faradi's book. The excerpts are arranged as follows: 1) Ibn Masarra; 2-4) his father, and his father's pupils; 5-7) followers of Ibn Masarra's "school": 8) the qādi M.b. Yabqā b. Zarb, who burned his books in 350.

(269-317AH.) (pp. 327-8) --For father, see #650 (p.xvibelow).

--This Amir died in 300, which conflicts with the dates 311-313 mentioned in Ibn al-Abbar, #8. (Cf. also al-Khushani and Ibn Adhari.)

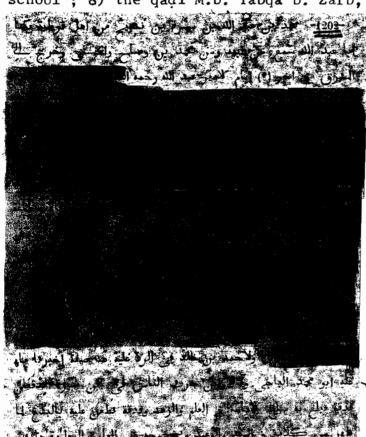
--the association with "Malam" and Mu tazilism (although the sense of those terms is not very clear) and "ta wil" are themes recurring in Ibn Hazm, Sa id, al-Humaydi, etc.

--For Dhū a1-Nūn (d.245) and a1-Nahrajūrī (d.330) cf. Asin, pp. 195-203 (Appendix #5) and the appropriate sections of BR. SEZG. and EI.

2-For Ibn al-A rābī (246-341) see #'s 1068, 1329, and 1364; SEZG-I, 660-661/ For M. b. Sālim al-Tustari, cf. SEZG-I, 647 and EI1, "Sālimiyya":

"al-Habbāb" (246-322; cf. Asin, p. 44, #1) is the first recorded writing against Ibn Masarra. There is no evidence here or elsewhere, however, that this man or his work was the "cause" of Ibn Masarra's pilgrimage, as asserted by Asin, p. 44(followed in BR-S, I,379).

--Ibn al-Faradi took a great deal of information from al-Khushani, whether orally (as here) or from his many writings (cf.#1220, p.xxii below). Note that al-Qifti omits this more favorable passage in his work.



2-4: Ibn al-Faradi is our only source for Ibn Masarra's family and early intellectual background; these passages (pp. xvi-xviii) on his father and his students are invaluable in that regard. Most note-worthy, perhaps, is the central importance of the pilgrimage to Mecca and the other intellectual centers of the Bast as the primary means of transmission to Spain of new theological and philosophical ideas. The portrait of Ibn Masarra's father as a scholar suspected of "Mu tazilite" views and possessor of a notable library is especially interesting in that he may well have been the one who actually introduced the works of the pseudo-Empedocles into Spain: Whatever the date of Ibn Masarra's pilgrimage had already established something of a following (cf. Ibn al-Abbar) and most likely the outlines of his "doctrine"--before ever leaving Cordoba for the Bast.

"doctrine" -- before ever leaving Cordoba for the Bast. مر المراجع من اهل فرياية كاما إما يح لل المحديد العمولا لرجل من البربر من امر الاقد دو مولا لبني مشام وقد ده بن دروق مولی ابی المرضور واحمد بن محد بن عالب عبر بيوا ويقال أن رحاته وخروجة أهنأ كَانَ الدُّيْنِ رَكِبُهُ قُوصُلُ لِلْ مَكَةَ وَكَانَ لَهُ بِهَا جَاءٌ مِريضٌ وَبِهَا عَلَيْهِ وقومت في معس الكتب أن عبد الله بن مسرة رحل لل المشرق في المر مود رجة للمعاودي معالك سنة ١٨٦ ي ني الصحة .

pp. 179-181, #650: Died in Mecca in 286, leaving his son an adolescent of 14 or 15, at the very oldest. (Grofcertain followers) -- This concern of Ibn Masarra's to connect his name, even indiffectly, with that of the Omayyads may well reflect a desire for greater social status or "respectability" than that available to a Berber client. --Asin, p.40, places this pilgrimage in the 240's. This "al-Khushani" (not the historian) is one of the three teachers of Ibn Masarra mentioned in #1202, and is one of the most common names in al-Faradi; there is no reason to suspect him as an important philosophical influence.

--This humorous story of the fair-haired, ruddy-faced father is a clear indication of the native Apanish roots of Ibn Masarra's family, whatever their "patrons" may have been.

--These four students of Ibn Masarra's father are listed on the next two pages, #'s 895, 1216, 1068, and 306, respectively.

--That Ibn Masarra's father was suspected of secretly holding Mu'tazilite views on the freedom of the human will is an interesting indication of the probable source of many of the son's opinions. (For "Khalil al-Ghafla" see Asin, 181-2.)

--al-Khushani (b. Ḥarith) is again quoted as someone knowledgeable (and rather sympathetic) about Ibn Masarra's past. (Cf. #1202)

-The mention of students and a library establishes Ibn Masarra's father as a scholar, but the fact that he left debts is hardly enought to make him a merchant like his brother, as Levi-Provençal suggests.

The following four men, contemporaries of Ibn Masarra, all learned hadith from his father--and from the two other men listed as his teachers, M. b. Waddah and al-Khushani, as well.

ور (-506) قامت من حرم بن عبد وارحون بن مطرك بن سليد ربق السبيري الفوقي من أهل سرفسطة يكذا أبله الفائم سيطالا فقل الموردي الموردي الفوقي من أهل سرفسطي وابراهم بن الموردي والمسرفسطي والمحاددين عبد الله بن الفاز والمحارود ومحدد بن عبد الله بن الفاز والمحارود ومحدد بن على الموردي واحدد بن عبد الله بن على بن المحارود ومحدد بن على الموردي واحدد بن محدود وساع بيصور (من احدد) بن محدود البزار واحد المن شعب الفساى وكان عالما (منقلانا) تصررا بالمحديث والفقة والمحود والغريب والشعر وقبل عنه استقصى ببلدة وقرات والمقد والمبت بن والموردي حدى وحده الله قابت بن حزم بن قاسم بن قابت بن حزم بن عبد الرحين بسرفسطة في شهر وصان سنة ١٢٦ وهو ابن فيص وسعين وسعين منه أو تحووا ذكر للى ان مولده سنة ١٢٧ وهو ابن فيص وسعين وسعين

PP. 88-89, #306: 218-313 A.H.;

--Made the pilgrimage and studied in the Bast.

\*\*Note that all four of these men traveled to the Bast and, with one exception, studied in the various intellectual centers along the route; such journeys, as in Ibn Masarra's case (cf. Ibn al-Abbar, #8), often lasted many years.

و المناسبة المن المناسبة إلى متحملًا بن يوسف بن عاصر بن عطا مول امير الوردون الوائد بن عبد الملل بن مرون وجمد الله من إمل تغويعرضة بالبياني سمع بهوقية من بدي بن مخلد الليني ويحالن وضاح وطارف بس تنمن والعباء من مر بين فاسم على ذلال وعبد الله بين قليم من ملال وحد محمد بن عدد الله بن العازي ورحل لے التعرق مع بن فيد العالم من الهن ومحد بن ركورا بن ابي عبد الايلي سنة ق المنذر وعدا الله فيمو والمحكة من محدد بن استقبل المرافع ور وعبد الله بن الي مسوق فلعل العوال علمي و الما الحقة الراهية بن أبي العبيش قاصيها وإبراهيم بن عبد الله ر حداثهم عن وكيع معم منعداد من اسوميل بن استعق قاصي القصاد وأحمد في معمد البراني القاهمي واحمد في زهم في مرا المريخة وهجد بن استعمل التوبيدي ومهد الله ابن أحمد بن مُعَثِّلُ وَمُحِدُ بن يونس الكَذَّيْدي ومحد بن شاذان الجودري والعرب بن إلى أسانة اليمنيي وجعفر بن محد الطيالسي وجعفر بن أيع وكريا بن يحمى الناقذ ومصر بن محد الاسمى. وقي وعبد الله بن مسلم بن قديمة سمع منه كثيرا من كتبه وسمع يريد المرة واحد بن يحيى من بريد العلب أوجد س ألحد بين كثور من ابعة المسلمين وسفاهير الرواة. علا بن عبد الله العبرى وعلم بريشوس وحمه ي مامي المام روح بن الفرج ومعتمام بين داره وفيروم الله المعالى الله والمعالم المعالم الم

#1068: 244-340; he was perhaps the most famous traditionist of his time in al-Andalus (mentioned quite often in al-Faradi).

--The three teachers ascribed to Ibn Masarra are all found here.

--His itinerary of study includes most of the major intellectual centers typically visited by Andalusian scholars during their pilgrimages: Mecca, Kūfa (& Basra), Baghdad, Cadro, land Qayrawan. (Others not uncommonly mentioned include Alexandria, Damietta, and Tripoli.)

--His dates, as noted here (2nd page), coincided with those of (1bn) a1-A rabi (SEZG-I, 660-661), whose traditions--again as noted here--were gathered by almost all the Spanish visitors to Mecca.

\*\*Most important for our purposes is the fact that he was also a mystic and associate of al-Junayd and others. Ibn Masarra may well have met and studied with him, despite the "reply" (whether written or not, and to what purpose, is unclear) which he is supposed to have directed (#1202 above) against Ibin Masarra's teachings.

p. 252, #895: died 325.

--This case of someone who made the pilgrimage without acquiring traditions along the way would appear to be quite rare, at least so far as the scholars in Ibn al-Famadi's book are concerned.

قلقار و النه از بعد اعوام واربعت النهر يام الثلاثا كلمس خلون أمن في ألما... ورة للة المدة لكن عدرة للتعلق

pp. 343-4, #1216: 2634 327; dates very close to Ibn Masarpa

--Again the three men mentioned as teachers of Ibn Masarra are found here (this man is listed among the students of Ibn Masarra's father in #650 above).

--Spent four years in study during his travels to the Bast (294-8, shortly before the time of Ibn Masarra's pilgrimage); the itinerary is perhaps suggestive of some of the men with whom Ibn Masarra may have studied. p. 252, #895: died 325.

--This case of someone who made the pilgrimage without acquiring traditions along the way would appear to be quite rare, at least so far as the scholars in Ibn al-Faradi's book are concerned.

pp. 343-4, #1216: 263- 327; dates very close to Ibn Masarne

--Again the three men mentioned as teachers of Ibn Masarra are found here (this man is listed among the students of Ibn Masarra's father in #650 above).

--Spent four years in study during his travels to the East (294-8, shortly before the time of Ibn Masarra's pilgrimage); the itinerary is perhaps suggestive of some of the men with whom Ibn Masarra may have studied.

5-7: On these pages are arranged chronologically (by death-date) the followers of the school ("madhhab") of Ibn Masarra. With the possible exception of #897, who corresponded with Ibn Masarra, none of them apparently were actual acquaintances of disciples (unlike the "ashab" recorded in Ibn al-Abbar); yet they did belong to the immediately succeeding generation: The last to die (#834) was born in 310, before Ibn Masarra's death.

حشام بن عبد العلام بن مبد الروف من

p. 253, #897: died 325 or 326.

--Corresponded with Ibn Masarra, and most likely knew him personally (as he studied under M. b. Waddah, who lived in Cordoba and also taught Ibn Masarra).

سفين من سعيد الودن بنصور وفن محيد بهن ابراهم الرصلي ولت فاستم وعبد الرخس بري عبيدة الله الدر توقي

p.39, #127: died 344.

--Pive of the eight follower: of Ibn Masarra's "school" listed here made the pilgrim. age to Mecca; thus further developments from the East almost certainly continued to affect whatever "tradition may have formed around his writings.

p. 376, #1329: d.371.

--His pilgrimage must have been before 340, which is the date of Ibn al-A rabi's death. As noted above (#1068, p.xvii) Ibn al-A<sup>r</sup>ābi was a Ṣūfi as well as a traditionist, so that his reply against Ibn Masarra (see #1202) may have been directed to a certain audience, etc.

--Men who openly "propagandize, for Ibn Masarra are rare in, Ibn al-Faradi's pages (#1359 and

This entry, and #1364 below, indicates some of more than open persecution, the economic and social pressures which, undoubtedly discouraged many from admitting to un-orthodox opinions.

و 179 احمد بن وليد بن عبد الحبيد بن عُوسَتِي إلا الصَّارِي فن أَعْلَ بجانة يكنا ابا عبر ويعرف باس الحت عبدون و**أو**رّر يع فيها من ابي الفصل جعفر بن احيد بن عبد السلم البزاؤ بيه ومن عبد الرحمن بن احيد بن رشدين وحدث بتاريخ ابن البرقي العِيْس الصغير كتب عنه وكافئ يُهُ وقو احد النفر الذين استعليم معد بن يعلق

#834 are

the only other ones.

p. 51, #179: d. 376; made the pilgrimage and studied in East.

--The only individual mentioned byIbn al-Faradi as being among those forced to repent in the "inquisition" and burning of ₱ Ibn Masarra's books conducted by M. b. Yabga b.Zarl (#1361 below) in 350. (Details in a1-Nubāhi.

\*\*The "madhhab" of Ibn Masarra would appear to have been an urban and intellectual-literary tradition, to judge from these biographies. There is no great stress on the moral and ascetic virtues of these men, such as appears in the biographies of his immediate disciples in Ibn al-Abbar. (This is not the result of a deliberate focus on scholars here, as Ibn al-Faradi does include a number of ascetics;

early ones are listed in Asin, pp. 185-191; cf. #1220 below, p.xxii.)

pp. 126-7, #437. 276; made أبن الورد وابي العباس احمد بن الحسن الرازي وسعيد بل السكن وابن ابني الموت وسمع بعكة سن محد بن الحسين كلاجرى كثيرا من مولفاته ومن ابي الحسن الاحتبهاني وغيرة وكان معتنيا بالحديث جامعاً للاثار كثير الكتاب وكان يابا من الاسماع الا في اليسمر ممن إيسامحهم وقد كتب عد بعض اصحابنا وكتبت أنا عند حديثا واحدا

وْكَانْ يَعِيمُ بِعِنْهُ مِعِد بن مسرة ترفي يوم السبتُ للبلة بَقْبِت مِنْ

رجب مدنة ١٩١٦ (\*)ودفن بمقبرة قريش وصلى عليه القاصر بعيد بن

pp. 126-7, #437 276; made the pilgrimage to Mecca.

although "suspected" of allegiance to the school of Ibn Masarra, he was buried by the same gadi M. B. Yabqa (see #1361 below) who had caused a public burning of "Ibn Masarra's books in 350 (al-Nubahi). This fact, and the survival of so many followers of Ibn Masarra, are indications that this early "Inquisition" did not go so far as to physically attect the There are a "guilty"parties. number of indications that scholars of "heterodox" views (as those included here) were friends and associates of more orthodox Malikites, so long as

they did not engage in (politically and socially dangerous) preaching of their novel doctrines

p. 23, #54: died 377.

الما النبيرين و بهانو قال ولدت و جودي الايلي بهوم الثلاثاء الثمان معين من شوال سنة ٣٨٠ ودفن يوخ لا ربعا عبالله العصور p. 386. #1359: 305-380.

--The fact that this man "did not hide" his belief in the school of Ibn Masarra (apparently true only of #s 1329 and 834, among those listed here) is an indication of the unfavorable prevailing views. (Cf. #1364 immediately following) --The peculiarity of praying toward the rising sun ("tashriq") is not noted anywhere else in

sour spiese connection with Ibn Masarra, and appears to have been introduced to Muslin Spain by one of its first notable mathematicians and astronomers, who died in 295. (See bal-Faradi, #1418/ al-Maqqari, I, 255) -- appended to back of this page.

### Ibn a1-Faradī, pp. 413-414, #1418.

ود بن عبد الد بن عبد الحكم ويورهم فال الحمد بن مجد بن على قال الشدقا قاسم بن اصبع قال العنوت ستد للشمال بهارقد صارع ينهما وكا السلسع معوية المصغني لقولهما المبي كقوت رُقَالَ لَمَا إِبِو مِحِدَ قَالَ لَمَا قَالِمَ رَحْمَهُ اللَّهُ إِنِّي مُوسَى هُو كُلَّ قَدَّبُقَلَ وَمُعُومًا

Cf. al-Maggari, I, 255 (on the same man), and Asin, pp. 117-118.

(No doubt such a practice was rather conspicuous, but there is no evidence at all that it was the recasion of any persecution, nor that it was particularly associated with Ibn Masarra.)

المن المن المناه الله الله الله المن المناه الله المناه المناء المناه ا

pp. 389-390, #1364: 303-382A.H.

--Made two pilgrimages to the East (not too unusual: Cf. Ibn Masarra's father, #650, and possibly Ibn Masarra himself). On the first(334), studied with famous mystic and traditionist, Ibn al-A'rābi (Cf. #'s 1202, 1329, and 1068 above); during the second, he passed many years in the East.

--not clear whether his supposed allegiance to Ibn Masarra had anything to do with his leaving Cordoba.

--This story (especially the warning not to pass on hadith from such a suspect figure) is an interesting illustration of the social (and economic) pressures that undoubtedly inhibited the open expression of heterodox beliefs--at least in the milieu of religious scholars (The ruling families--see below-

could perhaps afford to be a little freer in allowing intellectual diversity, as in the later tolerance and even encouragement of philosophers in court circles.)

الموسود بن الامام محمد بن الامام محمد بن عبد الرحس وي عبد بن عبد الرحس وي الحجم وي عبد بن عبد الرحس وي الحجم وي عبد بن عبا الرحس وي الحجم وي عبد والمعلم العبر الموسود بن معود بن عبا والمعلم العبر الموسود بن عبد والساح عبد والساح والمعلم العبر وعبد بن عبد الله بن إلى دلهم ونظرابهم ومن جاله احمد ابن مجد بن عبد الله بن إلى دلهم ونظرابهم ومن جاله احمد ابن مجد بن عبد الموروكان عالما باللحو والغريب والشعر شاعراً ما يلا المحلم والمعرب والشعر شاعراً ما يلا المحلم والمعرب والشعر شاعراً ما يلا المحلم والمعرب والمع

p. 233, #834: 319-387; a descendant of the Umayyad dynasty, which may have allowed him a greater independence in his theological views.

--also a poet: the followers of Ibn Masarra were a diverse lot.

ciation of Ibn Masarra's writings with "kalam" and "nazar" (or "Itizal") is characteristic of most of the surviving accounts (Ibn Hazm included); only Sacid, who is late and says little specifically on Ibn Masarra, appears to have had a full grasp of the variety and significance of the various systems.

8: Our most interesting information about this figure, concerning an "inquisition" of the followers of Ibn Masarra in Cordoba which he ied in the year 350, and which resulted in the burning of all books by I.M. in the presence of their owners, is found only in al-Nubāhi (q. ...); there is a short reference to that "179 (p. xix) above. (Apparently the punishment was not physical, judging from the number of surviving followers of Ibn Masarra listed here in Ibn al-Faradi.) One might postulate either a mellowing of M. B. Yabqā's temperament or, more likely, a change in the political climate, based on the report (#437 above) that he led the prayers at the funeral in 370 of a suspected follower of Ibn Masarra's school.

و ألجمه ألفمان خلون من شهو رمص بننه ٧ تهم

معد الله سمع من عديد الله بن يسيم الطالعية فن إمان الوطبة بيك الما الله عبد الله سمع من عديد الله بن يحيى وسديد بن كنيل وغيرود المعلى الله المن يحيى المعالمة المالية المعالمة الله المعالمة الله المعالمة المعالمة

pp. 387-388, #1361: 317-381 A.H.

--This Abū Bakr al-Lu'lu'ī is mentioned as the recipient of a poem from Ibn Masarra in al-Humaydi and the three other workswhich copied that notice.

--11-Nubahi, who praises this work, dates it apparently before the events of 850.

This short work against Ibn
Masarra's school is one of two
mentioned in Ibn al-Faradi.(See
#1202 above.) One can only speculate as to whether there might
be a connection with the "Masarriya" movement mentioned by Ibn
Hazm, but it is worth noting that
all the refutations of which we
have record are roughly contemporary with the al-Ru ayni whom
Ibn Hazm places at the head of
that movement. (Cf. time-chart,
p.ii.)

--This ascetic, who died in 320, is mentioned as an indication that Ibn Masarra was not without predecessors and contemporaries in that aspect of his activities. (Cf. the long list--from which this man is is missing--in Asin, 185-191.)
--mentioned by al-Khushani (hist.)

N.B.: \*\*Note that Ibn Hazm nowhere mentions "Empedocles" in connection with Ibn Masarra.

BR-S, I, 692-697 (Cf. Ibn Bashkuwal; Ibn al-Abbar; al-Talamang)

This section, and those on the following three pages, are all taken from Ibn Hazm's Fast...; the passage on p. xxvii is from his "Letter on the Merits of Andalusia," as preserved by al-Maqqari, vol. I.

الملام في المل م **غَالَ اللَّهُ عَزُ وَجُلِ \* انزله بعله \* فاخَبر تمالي أنه له على أخالت الناس في علم الله** كخالي فقال مجمهور الممتزلة اطلاق العلم للدعز وجل انما هوخجاز لا عقيقة وانمأ مَعْنَاهَا لَهُ تَعَالَىٰ لَا يَجِيلُ وَقَالَ مِنَاءُ النَّاسِ أَنْ لِلَّهُ تَعَالَىٰ عَلَمْ يَحْقِيقَهُ لا مَحازًا ثم احتلف مولاه فقال عور المناف المالي عد الله رابن مسرع وماء بال مر الله على مرجعة مال مومر عد شيعالون معامنا فلك عن السياه منهم والمراع عليه وقالت طوائف من اهل السنَّة عَلَّمَ الله تمالى غَيْرَ مُعَلِّمِقَ لَمْ يَرْلُ وَلِيسَ هُوَ اللهِ وَلَا هُو غَيْرِ اللهِ وقال الاشكاري في أحده وليه لا يُقال في الله ولا هو عبر الله وقال في قول له النبر وافقه علته للافلاف وحمير أصعابه المراقع أمالي موجير المووغلاف الله والا مع ذلك عاد عالى م إلى والمعالمة المعالى والعالمة من المعالمة المعالمة من المعالم الله ولا وقالت طاواتك من الديل الدياة على الله لم يول وهو وما خالف القرآن فبأطل ولا يجل لاحد أن ينكر ما نصر الله تعالى علمه وقد نُصَّ الله تعالى على أنه له علماً فن انكره فقد اعترض على الله تعالى وآمًا أعتراضاتهم التي ذكرنا ففاسدة كلها وسنوضع فسادها ان شاء الله اعتراضات هاتين الطائفتين وبالله تعالى التوفيق

وهو لم يزل اكان لا يخلومن ان يكون هو الله او هو غيره فان كان علم الله غيرالله يزل اكان لا يخلومن ان يكون هو الله او هو غيره فان كان علم الله غيرالله وهو لم يزل فهذا تشريك لله تعالى وايجاب الادلية لعبره تعالى معه وهدا كفر وان كان هو الله فالله علم وهذا الحار وقال نسال من انكر ان يكون علم الله تعالى هو غيره فنقول اخبرونا اذا قلنا الله تم قاناانه عليم فهل فهمتم من قولنا عليم شياء زايد اغير ما فهتم من قولنا الله الم لا فان قلتم لا احلتم وان قالتم نعم اثبتم معنى آخر هو غير الله وهو علمه وهكذا قالوا في قدير وقوي وفي سائر ما ادعوا فيسه الصفات وقال ايضا اننا نقول ان الله تعالى عالم بنفسه ولا نقول انه قادر على نفسه فصع ان علمه تعالى هو غير قدرته واذ هو غيرها فها غير الله تعالى وقد يعلم الله تعالى قادراً من لا يعلمه عالماً ويعلمه هو غيرها فها غير الله تعالى وقد يعلم الله تعالى قادراً من لا يعلمه عالماً ويعلمه عالماً من لا يعلمه قادراً من لا يعلمه قادراً واحتج بهدا كله عالماً من لا يعلمه قادراً وضع من كل ذلك معان متفايرة واحتج بهدا كله

Fas1, II, 128-129. The passage has been given in full, so that one can see how the mention of Ibn Masarra fits in. Corrections to the text follow Asin, based on the Leyden Mss./

\*\*\*Note the identification of Ibn Masarra here with Mu tazili arguments, which is found throughout Ibn Hazm; whether it results from his own dogmatic interests, the interpretation of Ibn Masarra in certain circles (cf. Ibn a1-Abbar and Ibn al-Faradi), or an attempt by Ibn Masarra to disguise his real doctrines (suggested by Asin, 113) is unclear. Here, the mention of Ibn Masarra appears based only on the word of someone with whom Ibn Hazm "disputed," and does not require a personal acquaintance with his doctrines on this point. (Indeed, how would Ibn Hazm (or Asin) have handled the passage quoted by Ibn al-Mar'a on God's attributes?) --Note also that Abu Hudhayl al-Allaf, here seen in opposition to Ibn Masarra, is mentioned by Sacid as holding the same "Empedoclean" view on the attributes ascribed to Ibn Masarra.)

--Asin, after admitting that Ibn
Hazm may have misinterpreted some
of Ibn Masarra's positions (p.101),
still assumes that the standard
Mu tazili argument here credited to
Jahm was also that of Ibn Masarra.
But everything would seem to indicate, on the contrary, that this
was not the case. (Cf. pp.198-199,
where Ibn Masarra's position on
divine "knowledge" is clearly different from that of most Mu tazilites,
although still opposed, of course,
to that of Ibn Hazm.)

The "agreement of Ibn Masarra بنفسه ولا نقول انه قادر على نفسه قصع ان علمه تعالى هو غير قدرته واذ بنفسه ولا نقول انه قادر على نفسه قصع ان علمه تعالى هو غير قدرته واذ بنفسه ولا نقول انه قادرًا من لا يعلم على قادرًا من لا يعلم على واحتج المن لا يعلم قادرًا قصيم ان كل ذلك معان متغايرة واحتج المسلم والمناس من المن لا يعلم قادرًا قصيم ان كل ذلك معان متغايرة واحتج المسلم والمناس من المناس من المناس والمناس و

BR-S, I, 692-697
lasarra. (Cf. Ibn Bashkuwal;

Ibn al-Abbar) al-Talamanque
lollowing three pages, are all taken
on p. xxvii is from his "Letter on
ed by al-Maqqari, vol. I.

Fas1, II, 128-129. The passage has been given in full, so that one can see how the mention of 10m Masarra fits in. Corrections to the text follow Asin, based on the Leyden Mss./

\*\*\*Note the identification of Ibn Masarra here with Mu tazili arguments, which is found throughout Ibn Hazm; whether it results from his own dogmatic interests, the interpretation of Ibn Masarra in certain circles (cf. Ibn al-Abbar and Ibn al-Faradi), or an attempt by Ibn Masarra to disguise his real \ doctrines (suggested by Asin, 113) is unclear. Here, the mention of Ibn Masarra appears based only on the word of someone with whom Ibn Hazm "disputed," and does not require a personal acquaintance with his doctrines on this point. (Indeed, how would Ibn Hazm (or Asin) have handled the passage quoted by Ibn al-Mar'a on God's attributes?) --Note also that Abū Hudhay1 al-Allaf, here seen in opposition to Ibn Masarra, is mentioned by Sacid as holding the same "Empedoclean" view on the attributes ascribed to Ibn Masarra.)

--Asin, after admitting that Ibn
Hazm may have misinterpreted some
of Ibn Masarra's positions (p.101),
stillnassumes that the standard
Mu'tazili argument here credited to
Jahm was also that of Ibn Masarra.
But everything would seem to indicate, on the contrary, that this
was not the case. (Cf. pp.198-199,
where Ibn Masarra's position on
divine "knowledge" is clearly different from that of most Mu'tazilites,
although still opposed, of course,
to that of Ibn Hazm.)

The "agreement of Ibn Masarra with the Muctazila on qadar" (IV,198) is another case in which he might have stressed the importance and responsibility of the human will, but for quite different reasons than those of the Muctazila.

أُهِارٌ عَطْلُوفَ وَلِيْهِنَ هِوَ غِيْرِ اللهِ تَعَالَى وَلَا يَقُولُ هُوَ الْغَمْدُ وَكَانَ عَشَامُ بِنَ عَمْر القوطي احد شيوخ المعتزلة لا يعلمي القول بان الله لم يول عالمًا بالاشياء الفيلُ كُونَها ليس لانه لا يعلم ما يكون قبل ان يكون بل كان يقول ان الله أمالي لم يزل عالمًا بانه ستكون الاشياء اذا كانت

الله قال ابو محمد ﷺ فامامن انكر ان يكون الله تعالى علم فانهم قالوا لا يخلو لو كان الله تعالى علم من ان يكون غيره او يكون هو هو فان كان غيره فلا يخلو من ان يكون مغلوقاً اولم يزل واي الامرين كان فهو فالدفان كان هو الله من ان يكون مغلوقاً اولم يزل واي الامرين كان فهو فالدفان كان هو الله من الله فالله علم هذا فالدو

وما خالف القرآن فباطل ولا يجل لاحد ان ينكر ما نص الله تعالى عليه وما خالف القرآن وما خالف القرآن فباطل ولا يجل لاحد ان ينكر ما نص الله تعالى عليه وقد نص الله تعالى على الله تعالى على الله تعالى على الله تعالى وقد نص الله تعالى على الله تعالى في الله تعالى في الاسام التي ذكرنا ففاسدة كلها وسنوضح فسادها ان شاء الله تعالى في الاسادنا لقول الجهدية والاشعرية لان هدده الاعتراضات هي اعتراضات هاتين الطائفتين و بالله تعالى التوفيق

و قال ابو محمد كا الحجيم جهم بين صفوان بان قال لو كان علم الله تعالى لم يزل اكان لا يخلومن ان يكون هو الله او هو غيره فان كان علم الله غيرالله وهو لم يزل فهذا تشريك لله تعالى وايجاب الاذلية لديره تعالى معه وهدا كفر وان كان هو الله فالله علم وهذا الحاكروقال نسال من انكر ان يكون علم الله نمالى هو غيره فنقول اخبرونا اذا قلنا الله تم قاناانه عليم فهل فهمتم من قولنا عليم شيا، زايد اعير ما فهتم من قولنا الله الم لا فان قاتم لا احلتم وان قاتم نعم اثبتم معنى آخر هو غير الله وهو علمه وهكذا قالوا في قدير وقوي وفي سائر ما ادعوا فيه الصفات وقال ايضاً اننا نقول ان الله تعالى عالم بنفسه ولا نقول ان الله تعالى عالم بنفسه ولا نقول ان الله تعالى عالم بنفسه ولا نقول ان الله تعالى واذ علم عالم الله تعالى هو غير قدرته واذ هو غيرها فها غير الله تعالى وقد يعلم الله تعالى قادرًا من لا يعلمه قادرًا في حدراً كله عالماً من لا يعلمه قادرًا في فع به حذا كله عالماً من لا يعلمه قادرًا فهم ان كل ذلك معان متفايرة واحتم به حذا كله عالماً من لا يعلمه قادرًا في من كل ذلك معان متفايرة واحتم به حذا كله عالماً من لا يعلمه قادرًا في عدراً الله قادرًا من لا يعلم قادرًا في عدراً كله عالماً من لا يعلمه قادرًا في عدراً الله عالماً عالم كل ذلك معان متفايرة واحتم به حذا كله عالماً من لا يعلمه قادرًا في عدراً الله عالم الله عالم الله عالماً عالم الله عالم والله عالم الله عاله عاله عالم الله عاله عاله عاله عاله عاله عاله عالم الله عاله عاله عاله عاله عاله عاله

Ibn Hazm here introduces the strange figure of Isma 11 b. Abd Allah al-Ru ayni, about whom he says a great deal on pp. 199-200, but who is known to us from no other source. (He was apparently somewhat older than Ibn Hazm, having adult grandchildren at the time of this writing; the Hakam b. Mundhir who reported same of this information to Ibn Hazm died in 420, according to Ibn Bashkuwal.) Ibn Hazm's stress on his exemplary moral and religious conduct (repeated page 200) might lead one to discount some of the more shocking theses which are ascribed to him there. Although the relation to Ibn Masarra of this argument on the soulcand resurrection (repeated p. 199) is disputable, it would seem to fit into a mystical-ascetic system based on Plotinian and "Empedoclean' principles, as Asin has shown, pp. 135-137.

Fas1, IV, 80

من ديارهم وهم الوف حدر الموت فقال لهنم ألله من تؤانم لمحياهم و وقال تيمالي في فاماله القدماية علم ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو دعن يوم قال لب لبثت مائة علم ه وانظر الى العظام كيف نشزها ثم نكسوها لحمَّا مالآية وقال يعالى عن المنه • واحي الموتى باذن الله \* ولا عكن البَّنَّة أنْ يكون الأحيا اللَّهُ كُورٍ في جميم هـ الارد الروح إلى الحسد ورجوع الحس والحركة الارادية التي بيد عدمها منه لمسكن الرهيزيانه كان سكر بعث الأجساد وتقول إن النفس عال فرافها الجسمة الصيع الى مهاجها على هذا القول بعض العارفين باسماعيل فذك في تفاح منهم المهم نُ مَنِ الْقُولُ لِمُعَرِّجِ مِهِ عَنَّ مُلْعِدِي لِي عِنْهُ حِيْ الْمُذَوْلا لَهُ محربة اخياه الا النفيين وحدهان الشاري المساورين ق أساعيل الرعبق قط على أبي للدادر كنه وكان، قيامته وبالعاعلية السلام كانت الأع اب م قال أبو محد ﴾ وا نما عني رسول الله صلى الله عليه بهذا قيام الموت فقط بعد فلك إلى يوم ث كما قال عز وج ل م ثم انكم يوم القيامة سبتون م فنص تمالي على ان البعث يوم القيمة الموت بلفظة ثم التي هي للمهلة وهكذا اخبر عز وجل عن قولهم يوم القيامة \* يا ويلنامن

--Note that Ibn Masarra is explicitly mentioned on this page only for his ("Muctazili"-p.198) position on qadar.

--For Hakm b. Mundhir, cf. Ibn Bashkuwal and Ibn al-Abbar, #389 (ix). (Two of Hakm's brothers and a first cousin are also ascribed to the school of Ibn Masarra.)

--For more hints on Ibn Masarra's theory of the soul and resurrection, see p. 198, (which) follow --Assuming Ibn Hazm was

an adult when he saw al-Ru ayni, it becomes very doubtful that the latter ever directly knew Ibn Masarra.

--For more on these "Masarrians" and their family relations to al-Ru ayni, see pages 198-200 following.

"the school of Ibn

Masarra in qadar": On
p. 198 he has it that
Ibn Masarra "agreed
with the Mu tazila on
qadar", although in
what sense is not very
clear from the context.
Nor is it clear here in
what other areas: Hakam
agreed (or disagreed)
with Ibn Masarra.

Here, as above at II, 128-129, Ibn Masarra is introduced in the course of an argument against the Mu tazila; it is doubtful if Ibn Hazm understood (or knew?) the full ramifications of Ibn Masarra's positions (cf. Asin, pp. 100-103). The passage is more interesting, however, for its portrayal of the strange movement led by al-Ru'ayni.

Rasi IV 198-199.

وقال ابو محد ﴾ هذا كله كفر محض وكان لهذا الكافر احد بن خابط تلسد على مذهبه

يقال له احد بن سابوس كان يقول بقول معلمه في التناسخ ثم ادعى النبوة وقال انه المراد

معول الله عز وجل ومبشراً برسول بأني من بعدي اسبه احد/وكان محد في النبوة وقال انه المراد

معول الله عز وجل ومبشراً برسول بأني من بعدي اسبه احد/وكان محد في المحدود منتال عليان المراد

المعادة المحدود المحدود المحدود على المحدود الم

لل صاحبنا احسن الله ذكره قال اخبرني نحتى بن احمد العا وهو أن أينة أساعيل الرعيني المذكور/قال أن جدي كان يقول أنَّ العرش هو المدس للم محصر بالفاظ في المتعالمين فيها لعنزي دليل عي مدا اللقول وكان يقو ل ا صهره نمن برئ منه/وششت آملته على هذه الاقوال متبعة لابيها مخالفة لزوحها وا أبا هارون بن اسماعيل الرعيني على هذا القول/فانكره و برئ الرعيني المذكور مَنَ يَصِفُهُ بِفَهُم مَدَّطِقُ العُلِيرِ وَ بِأَنْهُ كَالَ

Fas1, IV, 198-199:

--As at II, 128-8,
Ibn Masarra is again associated with the Mu tazila (perhaps misleadingly). Cf. the comments on this passage in Asin and Arnaldez, 870-871.

-This marks the beginning of a clear digression. On1y two of the theses which follow are at all connected with Ibn Masarra, and Ibn Hazm denies that the passages supposedly supporting the first (the 'Throne" as the actual ruler of this world)really say that As for the second, the possibility of acquiring prophetic status through right conduct and purification of the soul, it would seem to agree with the few remarks on Ibn Masarra's practices found in Ibn al-Faradi, # 1202-- and thus tend to confirm Ibn Hazm's judgments.

-N.B.: Ibn Hazm here (as at 128-9) stress- es the fact that many "Masarriya" disagreed strongly with al-Ru ayni's interpretation of the "shaykh" Ibn Masarra.

With that caution in mind, Asin's discussion of these theses and their historical-cultural background can be quite useful.

is doubtful if is of Ibn Masarra's ore interesting, howby al-Ru'ayni.

Fas1, IV, 198-199:

--As at II, 128-8,
Ibn Masarra is again associated with the Muctazila (perhaps misleadingly). Cf. the comments on this passage in Asin and Arnaldez, 870-871.

-This marks the beginning of a clear digression. On1y two of the theses which follow are at all connected with Ibn Masarra, and Ibn Hazm denies that the passages supposedly supporting the first (the 'Throne' as the actual ruler of this world)really say that As for the second, the possibility of acquiring prophetic status through right conduct and purification of the soul, it would seem to agree with the few remarks on Ibn Masarra's practices found

--N.B.:Ibn Hazm here (as at 128-9) stresses the fact that many "Masarriya" disagreed strongly with al-Ru ayni's interpretation of the "shaykh"Ibn Masarra. With that caution in mind, Asin's discussion of these theses and their historical-cultural background can be quite useful.

in Ibn al-Faradi, #

1202--and thus tend to confirm Ibn Hazm's

judgments.

الله على الوسطية الموسلة البين كانطوع بل على طاهر ه أنه بعاض تفعلون وان الحفيام ويعلم ما الحاب عدى كان الموسلة عنه الماكن الوسكون الوهو كان الماكن الماكن الوسكون الوهو كان الماكن الما

أن ألله تمالي لم نزل يعلُّر أن غلامًا لا يؤمن أبدأ وأن فلانه لا يكفر أبدًا على تكذيب كلام ربهم وعلى ابطال ما لم يزل وهذا تناقض يقال له اسماعيل ابن عبدالله الرعيني متأخر الوقت وكان الزهد وادركته الا أني لم القه ثم أحدث أقوالاً سبعة فبرئ منبه وكَفَرُوهُ اللَّا مِن أَسِعَهُ مِنهُم فِمَا أَحَدَث قُولُهُ أَنْ الأَحْسَادِ ﴿ يُعَدُّ أَبُدا وَإِنَّا رواح رصح هذا عندنا عنه وذكر عنه آنه كان يقول آنه حين موت الانسان وفراق روحه لجسده تلقى روحه الحساب ويصيراماالى الجنة إوالي النار/وانه كان لايقر بالبعث الاعلى هــذا الوجه/وانه كَان يقول ان العالم لا يفني ابدآ بل هكذا يكون الاس بلا نهاية/وحدثني الفقيه أبو أحمد المعارفي الطليطلي صاحبنا أحسن الله ذكره قال أخبرني محمى من أحمد الطبيب وهو ابن ابنة اساعيل الرعبي المذكور قال ان جدى كان يقول انْ العرش هو المدس للمالم وان الله تمالي أجل من أن توصف نفعل شيَّ أصلاً/وكان منسب هــذا القَّم عبد الله بن مسرة ويحتج بالفاظ في كتبه َليس فيها لعدري دليل على هذا القول وكان يقول لساتر الله أنكم لن تفهموا عن الشيخ فبرثت منه المريخ ايضاً على هـذا القول وكان احد الطبيب صهره تمن برئ منه/وشيت اللته على هذه الانوال متبعة لابها مخالفة لزوجها وابنه متكلمة ناسكة مجتمدة وواقفت ابا هارون بن اسماعيل الرعيني على هذا القول فانكره و برئ من قائله وكذب ان اخيه فيما ذكر عن ابيه وكان مخالفوه من المحمِّر كثير ب النبوة وانب من بلغ الغاية من الصلاح وطهارة التقر ت اختصاصاً اصلاً وقد رأينامنهم من ينسب هذا القول الياين منوية ويستدل على ذلك بالفاظ كثيرة في كتبه هي لعمري لتشير الى ذلك ورأينا سارع ينكر حذا فالله اعلم ورأيت انا من اصحاب اسماعيــل الرعبني المذكور من يصفه بفهم منطق الطير و بالهكان Although al-Ru ayni's program is certainly fascinating, and one wonders what antecedents and influences he might have had for his more radical positions, there is no evidence to credit any of them-including that of his Imamate--to Ibn Masarra; rather Ibn Hazm seems to indicate a break with many of the "Masarra; rover precisely these innovations. ("Bāṭin,"-in.line 5, seems to be used in an un-exceptional sense. Was Sa id--the first source to call Ibn Masarra "al-Bāṭini," with the political overtones of that term--possibly influenced by the story of al-Ru ayni?)

Fas1, IV, 200

بنذر باشياء قبل ان تكول فتكون/وأما الذي لاشك فيه فأنه كان عند فرقته اماماً واجبة ظاهه يؤدون اليه زكاة اموالمم وكان يذهب الى ان الحرام قد عم الارض وانه لافرق بين ما يكتسبه المره من صناعة او مجارة او ميراث او بين ما يكتسبه من الرفاق وان الذي يحل للمسلم من كل ذلك قوته كيف ما اخذ هذا امر صحيح عندنا عنه يقيناً واخبرنا عنه بعض من عرف باطن اموره انه كان يرى الدار دار كفر مباحة دماؤهم واموالهم الا اصحابه فقط وصح عندنا عنه انه كان يقول بنكاح المتعار وهذا لا يقدح في اعانه ولا في عدالته لوقاله عبهدا ولم تم عليه الحجة بنسخه لو سلم من الكفرات العلم التي ذكر نا واتما ذكر نا عنه ماجرى لنا من خكره ولم المجة بنسخه لو سلم من الكفرات العلم التي ذكر نا واتما ذكر نا عنه ماجرى لنا من خكره ولم تم عليه الحجة بنسخه لو سلم من الكفرات العلم التي ذكر نا واتما حد السلام من خكره ولم والم المراه عبد السلام المن عبد السلام المن عبد الوهاب المبائي كبراً للاعراض تمالى الله عن هذا الافك ورأيت له القطع في كتبه كثيراً يردد القول بانه يجب على الله ان يزم علل العاد في كل ما امره به ولا يزال يقول في كتبه ان امر كذا لم يزل واجبا على الله النه يحد كيه كتبه ان امر كذا لم يزل واجبا على الله

وقال ابو محد > وهذا كلام تشهر منه ذوا أب المؤمن ليت شعري من الموجب ذلك على الله أما له والحاكم عليه بذلك والملزم له ما ذكر هذا النذل لزومه للباري تعالى ووجوبه عليه فيا لله لمن قال ان الفعل اوجب ذلك على الله تعالى او ذكر شيئاً دونه تعالى ليصرحن بان الله تعالى متعبد للذي الوجب عليه ما اوجب محكوم عليه مدبر وانه للكفر الصراح واثن قال انه تعالى هو الذي او جب ذلك على نفسه فالإيجاب فعل فاعل لا شك فان كان الله لم يزل موجباً تعالى هو الذي او جب ذلك على نفسه فالإيجاب فعل فاعد به من الفول في اصله ذلك على نفسه بعد ان لم يكن موجباً له فقد بطل انتفاعه بهذا القول في اصله الفاسد لانه قد كان تعالى غير واجب عليه ما ذكر ورأيت لبعض المفرلة سوء الاسائل عنه الفاسد لانه قد كان تعالى غير واجب عليه ما ذكر ورأيت لبعض المفرلة سوء الاسائل عنه الفاسد لانه قد كان تعالى غير واجب عليه ما ذكر ورأيت لبعض المفرلة سوء الاسلام الما المين والبحرين وصائب في الملام اذا من مدهو الى مثل ذلك الى يوم البعث لا يسبق وسول الله كان من مدهو الى من مدهو الى مثل ذلك الى يوم البعث لا يسبق وسول الله كان مواء الملام اذا مره الملك عن الله عز وجل بالدعاء الما المناه على واحد والفعل سواء المناه على الله عنه واحد والفعل سواء

--Ibn Hazm doesn't seem to credit any of these radical positions to any-one but al-Ru ayni; there is no evidence elsewhere either to credit them to Ibn Masarra.

-In his apology for this "digression"
The Hazm is clearly referring to al-Ru ayni, not Ibn Masarra.
-Ibn Hazm here returns to his original discussion of the Muctazila, which continues for several more pages.

Concluding passage of "Risala fi Fada'il al-Andalus" taken from

### al-Maqqari, I, p. 121.

\_ 11i \_\_

مَعَلَ الْمُرْاقِقِ وَهِ هُمَاكِهُمَا فَي صحبته الْمُزَنِّي الى، • الراهيم والتَّلْمُذَة مَ لَـ وَالدا ما عبد الله من الله منذر بن سعيد لم نُجار بهما الا ابا الحسن بن العلال والميباحق ورويم بن احمد وقد شركهم همد الله في ابي سليمان والدا الشياد الى محمد أن عمر بن لبابة وعمد محمد بن عيسى ونصل بن ما المعلم الا محمد بين عبد الله بن عبد الحكم ومحمد بين سعنون مدين عبدوس وأثار مرخنا بذكر محمد بن يحيى الرياحي وابي عبد الله بن عائمي لو معداء عن إكابر اصحاب محمد بن يزيد المبرد ولو لم يكن لغا وَ السَّوْلِ الدُّ أَحِمْ بِي محمد بن دراج القسطلي لَمَا تَأْخُرُ عن شَأْر لَشَّار بن والمتعمل فك في النبا معد جعفر بن عثمان الحاجب واحمد بي عبد وأن واغلب من شعيب ومحمد بن شخيص واحمد بن فرج وعبد الملك رادي والعُرق ولغا والما وحصان مبسوح العُرة ولغا من بِنَ الْمِلْكُونِ أَنْ شُهِيْد صديقُنا وصاحبنا وهو حتى بعد لم يبلغ سن مريس التحرف وجوه البلاغة وشعابها مقدار يكاد ينطف فيه بلسان عرى رسيسا ومحدث بيم عود الله مي معارة في طريقه التبي ملعبد التهي جماعة يكشو تعدادهم اوقد انتهى ما وطاب الكانب وحد مي البيان ولم نتزيد فيما رغب فيه الا ما دعت الصرورة العلقة بالجواب والحمد لله الموقف لعلمه والهلاى السي الشريعة المزلفة المرسلة وسلي الله على سيدنا محمد عبده ورسوله وعلى آلمه وصحبه وسلم وكتب الحافظ البين حُجْر على عامش قوله كون علي الكوفة بحسية اعوام واشهرا ما نصد صوابه اربعة اعوام انتهى ١٠ السَّابِقَ سَعِيد بعد ونكرة فقده الرسالة ما صورته رايتُ أن أذيل ما ذكره الوزير

--That Ibn Masarra is here commended for his eloquence ("Even though we don't approve of his school," Ibn Hazm adds), is not surprising: It is the one quality that both his friends (al-Khushani) and his enemie (Ibn al-Faradi #1202, al-Humaydi, etc) seem to emphasize.

BR-S, I, 561

(4.379)

al-Zubayr was a very important figure in Cordoban intellectual life (he was even appointed tutor of the Amir's son), and is mentioned in a number of sources, including those listed at the bottom of this page. Ibn Khallikan almost surely took the title of this work against Ibn Masarra, Hatk Sutur al-Mulhidin, from some other source, but we have not been able to identify it. As with all the other attacks on Ibn Masarra except that of al-Habbab (see the time-chart, p. ii), this work was almost certainly composed after Ibn Masarra's death.

### #651 = Vol. 4. p. 372.

أو يكر محمد بن الحسن بن عبد الله بن مدّحج بن محمد بن عبد الله بن بشر النيدي الإشبيلي نزيل قرطبة ؛ كان واحد عصره في علم النجو وحفظ اللغة ، وكان أخبر أهل زمانه بالإعراب والمعاني والنوادر ، إلى علم السير والأخبار ، ولم يكن بالأندلس في فنه مثله في زمانه ، وله كتب تدل على وفور علمه منها ولم يكن بالأندلس وكتاب (طبقات النحويين واللغويين بالمشرق والأندلس» وتحتصر كتاب العين » وكتاب (طبقات النحويين واللغويين بالمشرق والأندلس» من زمن أبي الأسود الدؤلي إلى زمن شيخه أبي عبد الله النحوي الرباحي؟ ، وله كتاب العدن » وكتاب ولم المربية وهو مفيد جداً ، وكتاب (الأبنية في العربية وهو مفيد جداً ، وكتاب (الأبنية في النحو» ليس لأحد مثله .

والمسلوم المسلوم المستحمل الأندلس لتأديب ولده ولي عهده مشام المؤيد بالله ، فكان الذي علمه الحساب والعربية ونفعه نفعاً كثيراً ، ونال أبو بكر الزبيدي منه دنيا عريضة ، وتولى قضاء إشبيلية وخطة الشرطة ، وحصل نعمة

المُوَّةِ ﴿ تَرْجَمَتُهُ فِي الْجَدُوةَ : ٣٤ وَبَغِيَةُ المُلْتُمِسُ (رقم: ٨٠) وَتَارِيخِ ابنِ الفَرْضِيُ ٢٠٢ والمغربِ اللهُ ٢٠٠ والعربِ ٢٠٥١ والواقي ٢ : ٣٥١ والواقي ٢ : ٣٥١ والفي ٢ : ٣٥١ والفي ٢ : ٣٥١ والفي ٢ : ٣٥١ والفي وصفحات متفرقة من فهرسة ابن خير والمقتبس (ط. بيروت) والمطبح : ٣٥ ونفح الطبب (راجع فهرسه في مادة «الزبيدي ٣)؛ وهذه الترجمة اقتصر اكثر ما على الشعر في المختار

BR-S, I, 579 (Cf. al-Humaydi; al-Dabb al-Maggari)

Ibn Khaqan's reference to Ibn Masarra appears to be an un-acknowledged rhymed-prose version of the notice in al-Humaydi (d.488); it would not have been necessary for him to know anything else about Ibn Masarra at all. This persion is quoted by al-Maqqari, I, 47.

### Matmah, p. 58

### مع النقيد المتعبد بن عبدالله أن مسرة كان

كان على طريقة من الزهد والعبادة سبق فيها \* واتسق في سلك محتديها \* وكانت له اشارات غامضه \* وعبارات عن منازل الملحدين غير داحضه \* ووجدت له له مقالات رديه \* واستنباطات مرديه \* نسب بها اليه زهق \* وظهر له فيها مزحل عن الرشد ومزهق \* فتنبعت مصنفاته بالحذق \* واتسمع في استماحتها الحرق \* وغدت مهجوره \* على التسالين محجوره \* وكان له تنيق البلاغة وتدقيق لمانبها \* ورويق لاغراضها وتشيد لمبانبها \* ومن شعره ما كتب به الى ابي بكر اللؤاؤى يستديد في يوم مطر وطين

- اقبل فان اليوم يوم دجن \* الى مكان كالضمر مكني
- لا محكم فيده اشهى فن \* فانت فى ذا اليوم امشى منى \*

BR-S, I. 776 (Cf. Şā'id, Ibn Hazm on the divine attributes)

This passage, which was not used by Asin, is important in several respects. It is our only mention of a third title by Ibn Masarra, Tawhid al-Mūqinin, and it is another strong piece of evidence (apart from Ibn al-Arabi) for a continuous tradition of the study of the works of Ibn Masarra by Andalusian mystics. The fragmentary argument concerning divine unity certainly does not seem to correspond to the Mu tazilite arguments with which Ibn Masarra's name is associated by Ibn Hazm; neither does it seem to agree very well with the explanations of the Empedoclean doctrine in Sā id, or the elaborations provided by Asin--but I am not at all qualified to judge either its provenance or its meaning.

### p. 70 in Massignon's Recueil de Textes... (1929)

1. Unité et infinité des attributs divins (ap. Ibn al Mar'ah (²), shurh al irshād, ms. Caire, fin du t. IV « bāb al malā'ikah »):

قال ابن مسرّه في كتابه توحيد الموقنين بان صفات الله سبحانه لا نهاية لعددها فعلم الله عنده حتى عالم قادر سامع بصير متكلم و كذلك قدرته موصوفة بانها حيّة عالمة قادرة مريدة لها سمع تسمع به و كذلك القول في جميع صفاته و قال هكذا هو التوحيد فقد صيّر الصفات الهمة وكذلك قوله في صفات الصفات الى غير نهاية فجعل الاله الهمة لا نهاية لها (و العياذ بالله ...)

. — (2) Ibn al Mar'ab-ibn-Dahhan, de Malaga († 611/1214), maitre d'Ibn Sab'in en la tarigah *Shoñzayah*, et commentateur des *maḥāsin* d'Ibn al 'Arīf (cf. Ibn al Qāḍī, *jadhwat*, lith. Fès 1309, p. 87; et Ibn al khaṭib, *iḥāṭaḥ*, éd. Caire, 1319, I, 180-181 - comm. Asin).

al-Khushani is our earliest—and our BR-S, I, 232/SEZG-I, 363 only contemporary—source for Ibn Masarra. (cf. Ibn Adhari; Ibn His lack of bias against Ibn Masarra, already al-Faradi) evidenced in the comment quoted by Ibn al-Faradi, is even more evident here: His real interest is obviously this personal enecdote of his first encounter with the (at that time) unknown Cordoban who would someday be famous; not the description of a second-rate faqih.

### [ابو حبير احد بن نصر]

وابو جعبر احد بن نصر سمع من مجد بن سحنون ومن مجد بن عبدوس ومن يوسب بن يحيى المعامى وكان عالما متفدما باصول العلم حاذفا بالمناظرة بيه مُلِيًّا بالشاهد والنظير بيه \* وكان صحيح المذهب سليم الفلب بعيدا من أحلاف الناس بيما يلتزمون من اسباب التصنّع ووجوة التكلّف على معنى التأدب والتزيّن \*

خصرته يوما ونحن عنده وجاءة من الناظرين في المسائل والمعنيين بالمناظرة حتى دخل عليه مجد بن عبدالله بن مسرة الفرطبي فسلم

وجلس جانبا وإنا لا أُعرِفه ولا احد من المجلس فرايته يفلُّب [63^] بصرة ممى وجوة المتكلمين ويديل النظر بيما بينهم فِعْلُ من فد رسخ مِي الصنعة وعرب ما نحن بيه بلم أشك انه من اهل العلم وما بطن ٪ بذلك منه غيرى وغير فتى من اصحابي يعرف بربيع الفطان وطال المجلس بنيا على تلك المحال حتى أظهر الشيخ التحرك وأومى الى الفيام وتداعى اهل المجلس الى النهوض مكوهت انا أن افيم حتى اعرب آخرا مَن الرجل الداخل علينا بثبتُ بلما ختى المجلس تحوّل اليه احد بن نصر بفال له يا شاب جلست منذ اليوم بهل من حاجة تُذكرها ماندمع محمد بن مسرة بكلام مصنوع كلا أنه حسن من الكلام جيد بفال اليتك مفتبسا من نورك وستمدّا بعلك الى ما يشبه هذا من الفول واتى به شبيها بخطبة موجزة ولا عهد لاحد بن نصر بمن ينحاطبه بهذا الصرب من المخطاب فجعل الشيخ ينظر اليه ويعهم عنه حتى أتى ابن مسرة على ما احب ان يتكلم به ثم سكت بكان جواب احد بن نصر له جي ذلك كله ان فال له يا شاب هذه الصُّهة هي جي الفيور رحم الله من كانت هذه صعته بوضع ابن مسرة بديد مي كارض ثم فام وفمنا باثرہ 🕊

وكان لا ينظر ولا يتصرف في شي من العلم غير مذهب مالك وسائله بكان اذا سكت عنها لم يبلغ مبلغ الصواب في شي من اموة واذا تكلم فيها كان عالما فائفا ،

وكان فد تولي الكتابة للفاضي حاس بن مروان هو وسالم بن حاس \*

I, pp.159-160 (=II, 244-245)
(%11-Tabaqat a1-thaniya fi
a1-sinn wa a1-idrak")

--later historians reproduced this section on A. b. Nasr (Ber Cheneb mentions Ibn Nāji, Ma'ālim, III, 3), while leaving out the anecdotal part entirely (Cf. the condensation ofb. Adhār

-- Ibn Adhari adds here: "hina tawajjuhihi ila al-hajj" This passage, with its stres: on Ibn Masarra's youthfulnes: ("yā shābb") and precocity, raises a number of doubts about the date (311) given for his pilgrimage in Ibn al-Abbar, #8. (This story doesn't seem to be about a man of 42.) The date giver in Ibn al-Faradi, #1202 (sometime before 300) seems more likely, and would not require al-Khushani to have been impossibly old. (He was almost certainly an adult whe he migrated to Spain in 311.)

--Whether apocryphal or not, Abū Naṣr's reply here seems a strong hint that al-Khushani himself tended toward the party which favored Ibn Masarr (Cf. Ibn al-Faradi, #1202.)

--This passage is typical of al-Khushani's (somewhat remarkable) objectivity, and illustrative of his respect for intellectual achievement in all areas, not just knowledge of figh and tradition. All three places in which al-Maqqari Cross-references: see mentions Ibn Masarra are passages borrowed from earlier writers, so that he may not have had any independent knowledge of Ibn Masarra. (The line appended to the section from Ibn Khaqan is the possible exception.)

I, p. 47

و و اللولوي يستدعيه في يوم طيق الى ابى بكر اللولوي يستدعيه في يوم طيق ومطر اللولوي يستدعيه في يوم طيق

اقبل فأن اليوم يوم دُجن الى مكان كالصبير المكنى العالم المنى العالم العال

--This passage is a1most entirely quoted
from Ibn Khaqan (q.v.)
who simply worked the
account of a1-Humaydi
(q.v.) into rhymed
prose.

This final sentence is added here, and may we indicate that al-Maqqas was aware of Ibn Masars through an independent, more favorable (Sufi?) tradition as well.

I, p. 560

البديني سمع من احمد بن خالد وغيرة وسعب معمد بن مسرة الجبلي قليما البديني سمع من احمد بن خالد وغيرة وسعب معمد بن مسرة الجبلي قليما المدينة سمالة العربي والانقباص العربي العربي العربي العربي والانقباص العربي المدينة المدينة يتتبع آثار النبي صلّعم قال ودله بعث العربي العربية أم ابراهيم سُرية النبي صلّعم فقصد اليها فاذا دُريّة لطيفة بين البساتين بشرقي المدينة عرصها وطولها واحد قد شق في وسطها بحائظ وفرش على حائطها خشب غليط يرتقي الى ذلك الفرش على خارج لطيف وفي اعلى ذلك بيتان وسقيفة كانت مقعد النبي صلّعم في الصيف قال فرايت ابا عبد الله بعد ما صلّى في البيتين والسقيفة وفي كل ناحية من نواحي تلكه الدار صرب احد البيتين يشبرة فكشفته بعد انصرافي وهو ساكن في الحبل عن ذلك فقال هذا البيت الله ي تراني عشيرة فكشفته بعد انصرافي وهو ساكن في الحبل عن ذلك فقال هذا البيت المناني المناني المنانية ولي العرب والطول بالا زيادة ولا المناني المنانية على العرب والطول بالا زيادة ولا المنانية المنانية المنانية على القومن والطول بالا زيادة ولا المنانية المنانية المنانية المنانية المنانية المنانية المنانية المنانية ولي المنانية ولي المنانية ولي المنانية والمنانية ولي المنانية ولي المنانية والمنانية ولي المنانية ولينانية ولي المنانية ولي

--This is the same
passage as Ibn al-Abbar
#339. (As al-Maqqari
does not give his source
here, it is impossible
to say whether or not
he intentionally omitted the other mentions
of Ibn Masarra, and if
so, why he might have
done this.)

I, p.121 is a passage from Ibn Hazm's 'Risāla fī Faḍā'il al-Andalus." (Cf. Ibn Hazm, p. xxvii.)

According to Lévi-Provençal (p.x), this book was meant as a continuation of al-Khushani's Ta'rikh Qudat al-Qurtuba.

(not in BR or SBZG; cf. Lévi-Provençal's "Intro duction" to this edition pp. vii-x.) (Cf. Ibn al-Faradi, #'s 179, 1361.)

p. 78

واحد الفات أن زرب إطلب أسماب المن مسرة، والكشف عنهم ، واستنابة وموقع الله على ابن مسرة ، واستنابة وموقع الدر على ابن مسرة ، وموقع الدر على ابن مسرة ، وموقع واحد عنه موكان سنة ، ٢٥٠ . انتاب جملة جيء بهم إليه من أتباع ابن المسجد الجامع الشرق ، وقعد هناك ؛ فأحرق بين يده وما وموقع من كتبة وأوضاعه ؛ وهم ينظرون إليه في سائر الحاضرين .

--This short work (Ibn al-Faradi, #1361, knew it, and called it a "sahifa") was apparently written before the year 350; the qadi's dates are given in Ibn al-Faradas 317-381.

p. 201

مسألة أخرى . وهى : من وجد بخطّه شيء من المذاهب الفلسفيّة المخالفة للشريمة ، أو ما عنزلتها في هذا المهنى ، حكمها أن ينظر في المكتوب ؛ فإن كان فيه تصريخ أن كاتبه بقول به ويرتضيه ، وهو بلسانه ينكره وينفيه ، فيجرى حكمه على ما سبق ذكره في الخط على أن ثبت من تعليق عين به ، أو سجن إن لم يحلف على نفيه ، أو إنفاذ ما يوجبه الخط على من أقر عضمتنه ، بحسب ما يقتضيه ؛ وإن كان الخط بتلك المذاهب نقلاً مرسلاً غير مناف قولاً لكاتبه ، ولا مرتضى له مذهباً من قبله ، فبئس من كتب بيده ، ممّا هو عن ضة للإخلال ، وهو رصد للطمن على الدين بسببه ؛ وهو حقيق بالتحريق والزجر عن منه ، وقد قال تعالى في قوم أضلوا غيرهم عكتوبهم : « فويل كل مرم عمله سنة ١٠٥٠ جملة من أتباع إن مسرة الجبل ، وأنه استتابهم ، وأحرق ما وجد من كتبهم وأوضاعه من أتباع إن مسرة الجبل ، وأنه استتابهم ، وأحرق ما وجد من كتبهم وأوضاعه من أتباع ابن مسرة الجبل ، وأنه استتابهم ، وأحرق ما وجد من كتبهم وأوضاعه من منه المنه ا

--There is no indication, whether in the passage from p. 78 or in Ibn al-Faradi, that the fate of of those possessing works by Ibn Masarra was nearly as severe as that recorded here in regard to the philosophers. (One can only speculate, of course as to what might have been done with Ibn Masarra, had he still been alive in 350.

The anonymous author of <u>al-Hulal</u>, Ibn Hazm, and Sa'id all offer indications that works of Ibn Masarra survived even in Cordoba; at any rate, the passages from Ibn al-Mar'a and Ibn al-Arabi are witnesses that they certainly were extant elsewhere at much later dates.

BR-S, I, 559 (Cf. Şācid and Ibn al-Faradi, #1202)

The importance of (Ibn) al-Qifti forsthe study of Ibn Masarra lies not in what he says (all of which is taken almost verbatim from \$\frac{3}{4}\$ id and the biography in Ibn al-Faradi, although these sources are not acknowledged here), but rather in the orientation--generally misleading--which he has given to all Western scholarship on the subject, perhaps because he was the first primary source to be used by Amari, Munk, and Dozy. By the unacknowledged addition of a long (and biased and misleadingly edited) section from Ibn al-Faradi, he transforms \$\frac{3}{4}\$ id's long article on Empedocles (with only one, otherwise unsupported, sentence on Ibn Masarra) into a treatment which seems to propound a strong relation between the two; so far as I know, no one has previously bothered to identify (at least in print) the section which was taken from Ibn al-Faradi, or al-Qifti's Own inventions.

أبيذقليس

حكيم كبير من حكماء يونان (\* وهو أول للكماء الخمسة المعروفين و بأساطين للكمة وأقدمهم زمانا والحمسة هم أبيد فليس هذا ثم فيثاغوري ثم سقراط ثم افلاطون ثم أرسلوطائيس بن نيقوماخس الفيتاغوري للهواسني فهؤلاء للحمسة هم المُجْمع على استحقاقهم اسم للكمة عند اليونانيين وفغة اليونانيين تسمى الاغريقية وهي من أرسع اللغات وأجلها وكانت عامة اليونانيين تسمى الاغريقية وهي من أرسع اللغات وأجلها وكانت عامة اليونانيين صابئة يعظمون الكواكب ويدينون بعبادة باللغة العربية محب للكمة وفلاسفة واحدهم فيلسوف وهو اسم معناه وأجل أهل العلم منزلة لما ظهر منهم من الاعتناء الصحيم بفنون للكمة والسياسات وأجل أهل العلم منزلة لما ظهر منهم من الاعتناء الصحيم بفنون للكمة والمناقية والمعارف الطبيعية والالهية والسياسات المنزلية والمدنية والمنطقية والمعارف الطبيعية والألهية والسياسات المنزلية والمدنية والمنطقية بتواريخ الأمم وقيل أنّه أخذ للكمة عن السلام على ما ذكرة العلماء بتواريخ الأمم وقيل أنّه أخذ للكمة عن لقمان للكيم بالشأم ثم انصرف الى بلاد اليونانيين فتكلم في خلقة العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم بعصهم العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم المعتلية العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم المعتلية العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم المعتلية العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد (\* فهجرة بعصهم المعتلية العالم بأشياء تقدم طواهرها في أمر المعاد المعاد المعاد العلم المعاد ا

٢٠ ورفيع ومن الغرقة الباطنية من يقول برأيه وينتمى في نلك الى مذهبه ويزعمون أن له رموزا فلما يوقف عليها وهي في غالب الطن إيهامات

pp. 16-17

--The sections outlined in yellow (and those unmarked) are quoted or paraphrased from Said, and are identical with the section on Empedocles in Ibn Abi Usaybia, which makes it most unlikely that the sections from Ibn al-Faradi were already present in a manuscrit of Said.

--The first two pink sentences are an account of the author's own examination of "Empedocles" mss. in Jerusalem, and are irrelevant for our purposes.

--The section in red is taken almost verbatim from Ibn al-Faradi, but without any acknowledgement of its source (an always acknowledgement of its source (an always are deletions (which include al-Khushani's more balanced and favorable summary).

fled Cordoba suspected of unbelief "because of too much study of the philosophy of Empedocles" is an invention (rather misleading, as it has turned out) which helps to paste the two borrowings together. (The earlier mention of Ibn Masarra as "among the well-known in the Islamic community" for his interest in Empedocles is probably of the same order: Cf. Sā id.)

Would Asin have bothered to commence his study, had he realized how fragile the evidence linking Empedocles and Ibn Masarra actually was?

<sup>&</sup>quot;) correxi; Codd. alle" البونان. b) A الريس المواد و) B المهاد الله والتلويج عن أمر المعاد الله والتلويج عن أمر المعاد الله (Lw المهاد والتلويج عن أمر المعاد والتله والت

al-Qifti (568-646)

BR-S, I, 559 (Cf. Ṣācid and Ibn al-Faradi, #1202)

he says (all of which is the biography in Ibn al-Faradi, ledged here), but rather in the ich he has given to all Western ecause he was the first primary Dozy. By the unacknowledged sleadingly edited) section from long article on Empedocles (with ace on Ibn Masarra) into a treatrelation between the two; so bothered to identify (at least in om Ibn al-Faradi, or al-Qifti's Own inventions.

pp. 16-17

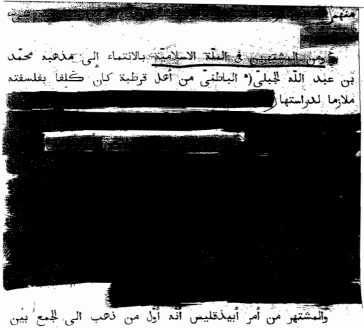
-The sections outlined in yellow (and those unmarked) are quoted or paraphrased from Said, and are identical with the section on Empedocles in Ibn Abi Usaybi a, which makes it most unlikely that the sections from Ibn al-Faradi were already present in a manuscrip of Said.

--The first two pink sentences are an account of the author's own examination of "Empedocles" mss. in Jerusalem, and are irrelevant for our purposes.

--The section in red is taken almost verbatim from Ibn al-Faradi, but without any acknowledgement of its source (an avowed enemy of Ibn Masarra) or of the deletions (which include al-Khushani's more balanced and favorable summary).

r-the statement that Ibn Masarra fled Cordoba suspected of unbelief "because of too much study of the philosophy of Empedocles" is aninvention (rather misleading, as it has turned out) which helps to paste the two borrowings together. (The earlier mention of Ibn Masarra as "among the well-known in the Islamic community" for his interest in Empedocles is probably of the same order: Cf. Sa id.)

Would Asin have bothered to commence his study, had he realized how fragile the evidence linking Empedocles and Ibn Masarra actually was?



والمشتهر من أمر أبيذقليس أند أول من نقب الي الجمع بين معاني صفات الله تعالى وأنها كلها تودى إلى شيء واحد وأند إن( وصف بالعلم والجود والقدرة فليس هو ذا معان متميزة تختص بهذه الأسماء المختلفة بل هو الواحد بالحقيقة الذي لا يتكثر بوجه ما أملا بخلاف سائر الموجودات فإن الوحدانيات العالمية معرضة ( المتكثر الما بأجزاء ها والما بمعانيها والما بنظائرها ودات البارى سحانه وتعالى متعالية عن فهذا كله وإلى فكما المذهب في الصفات ذهب أبو الهذيل المجدد بن الهذيل الغلاف البصري

Although he lived 150 years after Ibn Masarra, and wrote only one line concerning him, Sacid (via Ibn Abi Usaybica and especially al-Qifti) has determined the BR-S, I, 585-586 (Cf. al-Qifti, Ibn Abi Usaybi a, and Ibn Hazm)

main lines of Western research and interpretation

of Ibn Masarra. He is the first, and the only, original source to
1) connect Ibn Masarra with <u>Bmpedocles</u> and 2) to connect him explicitly with the Batiniya movement; both of these connections may be anachronism: Leaving aside these questions, however, and assuming that Sa'id had at least a literary acquaintance with Ibn Masarra, it is surprising that no one seems to have noticed the relevance of the connection he draws between his "Empedocles" and his "Pythagoras" in relation to their views on the soul and the after-life: We have included the relevant passage.

(Cf. also Ibn Abi Usaybi a.)

المُعْمَمُ وَاعْظُمُ هُوْلًا الْفَلَاسَفَةُ عَنْدَ الْيُوانِينِ قَيْدُا خَسَةً فَاوَلَهُمْ وَمَانَا بِنَدْقَالِسِ ﴿ وَمُ

فيثاغورس ثم سقراط ثم افلاطون ثم السطاطاليس بن نيقوما غوس (٢ (18) ؟ فاماً بندقليس الم فكان في زمن هاور الذي عليه السائم (ما على ما ذكره الملاً) بتوادية الامم وكان (٥ اخذ الحكمة عن لقان (د بالشام عم المصرف الي بلاد اليوائيين وَتُكَكِّمُ فِي خَلَقَةِ الْمَالِمُ بَاشِياء يَتِلِدِحَ قُلُاهِمِ فِي أَمْرِ الْفَادِ فِيجِرِهُ لَذَلِكَ بِعَضِهِمْ وَطَالَفَةُ (من الباطنية (٨ تنتهي ١٠ ألي حكمته ورّعم ١٠٠١ أنّ أو دموزًا قلّما يوقف عليها و كف -p.20): This is the sole sen (p.20) حَدِّ الْحَدِّ مِنْ الله الله عَلَى الباطني مِن أَهِل قرطة كَامًا بَيْسَتَ وَوُوبًا عَلَيْ ودانتها (١٢ وكان أوَّل مِن ذَهِبِ الى الحِيم بين مَماني صَمَات اللهُ تَمالى وأنها كُلِّها أَتُوْدَيَ إِلَى شَيْ وَاحِدُ وَأَنَّهُ إِنْ وُصِفَ أَلِيلُمْ قُوالْجِرِوةَ وَالْقَصْدِرَةُ فَلَيْسَ هُو فَلْمَعَانِ

pp. 20-21; 58-60 in Blachere's translation.

620: Cf. Ibn al-Maria, for Ibm Masarra's argument for the unity of the divine attributes, similar to this one.

tence connecting Ibn Masarra with Empedocles and with the "Batiniya". (Cf. a1-Qifti)

(21)This Mu<sup>c</sup>tazili theologian (d.226 or 235) is also mentioned by Ibn Hazm (Fas1, II, 128) in connection with Ibn Masarra, on the problem of God's knowledge. Sa id studied with Ibn Hazm, and may have been influenced by him in his estimation of Ibn Masarra.

--(p.21): This section might usefully be compared with the views of Dhu al-Nun and al-Nahrajūrī (connected with Ibn Masarra in Ibn al-Raradi,#1202 and the hints of Ibn Masarra's views on the soul and its "resurrection" given by Ibn Ha: (Faş1, IV, 80 and 198-199.)

\*\*\*Sacid's identification of Ibn Masarra as a Batini, if it is pointing to something more than allegorical interpretation of the Qur'an -- and the term does seem to have political implications by this time (cf. the Ismaciliya) -- may well owe something to the movement of al-Ru ayni, described by Ibn Hazm: but a1-Rucayni's relation to Ibn Masarra seem rather tenuous at best on these points (Cf. Fas1, IV, 80, 198-200.)

 بندقلس او انباذقلس (Empédocle) النيلسوف الصلى في القرن المنامس قب في ٢) في الاصل: نيقوماخوش

٣) قد روى إن إلي اصبعة (١: ٢٦-٢٦) عن مؤلفنيا قولهُ في انبادقليس وكيذلك رواهُ ابن التفطي (ص ١٥) ومَوْ يدعوهُ ابيدُقليس

في حك ووقيل إنهُ والصواب ان داود سبقهٔ خمسة اجیالی أ

٣) أختلف آلكتبة في وجود لقان وإصله وزمانه ﴿ مَنَّ اللَّهُ عَلَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُرْمِا ﴿

٨) الباطنيّة طائفة من الاماعيلية أو من الرنادقة

 ٩) روى إبن إلي اصبيمة: تنتني ولللَّها الاصح، وفي حليه: ومن الفرقة الباطنيَّة من يقول . برأيه وينسى في ذلك

ه و) حك: ويزعمون

والمعلى الما الله الله الله الله الله الله منذ الآنَ بحرفي صب وفي الاصل: مسرّة . امّا المراجك (ص17) فدعاهُ (با عبد إلله محسَّد بن عبد الله بن مسرَّة بن نميح قال: « انهُ سمع من ايه ومن ابن وضَّاح والمشني وخرج الى المشرق فارًّا لمَّا أَسُّم بالزندق قم لاكثارهِ من النظر في فلسفة البيذقلس ولمجه جا وترَدَّد في المثيرق مدَّة وأشتنل بُملاحاة آمــل الجدل واصحاب الكلام والمعتزلة ثم عاد الى الاندلس واظهر النسك والورع واغتر الناس بظاهره واختلفوا البه وسمعوا منهُ ثم ظهروا على معتقدهِ وقبح مذهبهِ فانقبض عَنهُ بعض ولازمهُ بعض ودانوا بنحاتهِ وكان لهُ لسان خلوب يتوصُّل بهِ الى مرادهِ ﴾ . . تو في سنة ٣١٩ ( ٩٣١ م) وهو ابن خمسين ١٢) حك: ملازماً لدراسها

في حذا القول نظر والحلم يريد بو عاء الاسرائيلين الماجرين الى مصر بعد خراب
 ورشايد وفي حلة: داود إلى

() ها رواه صدومك وصححة: وفي الاصل مقربين (۱)
 () عن صب وحك
 () كذا وري سب في تسخينا: فصل. ويروى: قصد
 () كذا وري سب في تسخينا: فصل ويروى: في نسختنا: والى الهام المراجعة الإلهام (۱) في نسختنا: والى الهام الهام المراجعة الإلهام (۱)

the

BR-S, I, 585-586 (Cf. al-Qifti, Ibn Abi Usaybi a, and Ibn Hazm)

pretation only, original source to nd 2) to connect him explicitly e connections may be anachronisms and assuming that \$\frac{3}{2}\$ id had n Masarra, it is surprising that ce of the connection he draws oras" in relation to their views included the relevant passage.

(Cf. also Ibn Abi Usaybi a.)

pp. 20-21; 58-60 in Blachere's translation.

620: Cf. Ibn al-Maria, for Ibm Masarre's argument for the unity of the divine attributes, similar to this one.

(p.20): This is the sole sentence connecting Ibn Masarra with Empedocles and with the "Batiniya". (Cf. a1-Qifti)

21) This Mu tazili theologian (d.226 or 235) is also mentioned by Ibn Hazm (Fas1, II, 128) in connection with Ibn Masarra, on therproblem of God's knowledge. Sa id studied with Ibn Hazm, and may have been influenced by him in his estimation of Ibn Masarra.

-(p.21): This section might usefully be compared with the views of Dhū al-Nūn and al-Nahrajūrī (connected with Ibn Masarra in Ibn a1-Raradi,#1202 and the hints of Ibn Masarra's views on the soul and its "resurrection" given by Ibn Haz (Faş1, IV, 80 and 198-199.)

\*\*\*\$acid's identification of Ibn Masarra as a Batini, if it is pointing to something more than allegorical interpretation of the Qur'an -- and the term does seem to have political implications by this time (cf. the Ismaciliya) -- may well owe something to the movement of al-Rucayni, described by Ibn Hazm: but a1-Ru ayni's relation to Ibn Masarra seem rather tenuous at best on these points (Cf. Fas1, IV, 80, 198-200.)

علم الاسمام المختلفة من هو الواحد والحقيقة الذي إلا يتحقُّ موجه ما اصلا بعلاق سائر والوحدات فان الوحدانيات العالمة معرضة التكثير (١ اما وَأَمَّا بِيُظَاثِهَا وَذَاتِ البَارِي تِعَالَى مُتَعَالِمَةُ عَنْ هِـــذَا كُلَّهُ وَالَّي و المديل محمَّد بن المديل بن العلاف (٢ المُصرى ـ د بندقلس برمان والمدالح كمة عن اصحاب و لأ عصر حن دخـ او اللها من بلاد الشام و كان قد المُسْرِيْنِ (٥ ثُمُ رَجِعِ الى بلاد اليونان وأَوْمُلُ عندهم (١ علمُ اللهُ عَهُ وَعَلَمُ الَّذِينَ وَاسْتَخْرِجَ بِذَكَانَهُ [عَلَمُ الأَلِحَانُ وَتَأْلَيْفُ (٢ النَّهُمُ لَّذَهُ اللَّهُ وَادْعِي أَنَّهِ استفاد ذلك مِنْ مَشَكَّاةِ النَّهُ وَاللَّهِ فَي ويركب على عرض العدد ومراتبه رموز عجبية واغراض بعيدة اله عام وان النبي و الكافشاق الدوان ( 19 ) قار المكتبان يلسق بالمال الورسانية ويطلع على ما شاء بة الأسينة الحد ١٠ الاشياء اللذة ١١١ النفس التبه حيثنو ١٢١ مُعَوِّ الْأَمَّةُ الْمَاءُ السَّمَ وَلَا يُحَسَّاجُ انْ يُتَكِلِّفُ مَا الله ﴿ وَلَفَيْنَاعُورِسُ } لَيْفِ شريفة في الارتاطقي والموسيقي وغير ذلك ﴿ أَلَّا مِن رُوايَةً مِبِ وَتِي الْإِنْ سَرُوضَةً بِالنَّكَثِيرِ . وَفِي حَكَّ : مُؤْرَضَةً لِلْكُثُر الم ومنه المنطب المكان ٣) الكل مذا الكلام عن فيناغورس الله في هذا القول على ألطة بريد به عاء الاسرائيليين الماجرين الى مصر بمد مَا رُوايَةُ صَدَّوْمُكُ وُصِحِيحَةً : وَفِي الاصل مَقْرِبِينِ (١)

BR-S, I, 178-198 (Cf. Ibn Abi Zayd and al-Talamangi, p. iii.)

al-Suyuti is our only source for this obscure author of a refutation of Ibn Masarra, one "Ibn Abyad" Asin (p. 119, #1) dates him around the year 400, which would agree, at least, so far as any relation to the al-Tamimi mentioned in the article is concerned, although a somewhat darlier date would also be possible. (We have included Ibn al-Faradi's antible on this minor figure, because of his relations to some of our other potential sources for Ibn Masarra.)





--This "Tamim b. M." of Qayrawan is the man described by Ibn al-Faradi below.

### Ibn a1-Faradi, #305

-306- نعب بن محد من احد بن نسي التعدي يكذا آبا جعفر قدم الأندلس واستوطن فرطبة كال أن توبي فها عن أبده وعن عبد الله بن محد الرعبدي وابي والغصن السوسي وجماعة سواهم وقد سمع منه الناس كثيرا وكأن يصفف يُعال لهذا أبو عبد الله مُحَدِّدِينَ مَقُورٌ قَالَ لَمَا أَبُو العِبْلُسُ تَمَامُ بَنِي مُصَمِّدٌ التَّمَوْتُيُّ بِالْقَيْرُوانُ أَنْ كِلْ شَيْءَ رَوَاءُ الْعَنِي أَبُو سَعِيْدُ عَدْدُكُمْ بِتَعْرَطْبُةً عَنْ أَلِيهُ فَهُو قَيْمَ كَالْأَبْ , لم يسمع من ابيه حرفا واحدا وكلن ابو جفر يقعى سواع كتات الله كلها وتوفى ابو جعفر التميمي بقرطبة ليلة الاحد ودُفَن يوم الاتحد ﴿ بِعَدْ صِلاة العصر في مقبرة(\*)ام سِلَّة في أول يزقلق الزَّرَاعِين لَحْمَسُ بقين من دي الحجة من سنة ١٦٩ وصلى عليه محمد بن السحق بن السليم القاصى وكان مولدة يوم السبت لثلاثة ايام خلت من شهر ربيع الأول سنة ٢٨٧ كذا وجدته ني كتاب ابن عتاب 🖈 🦢 💮

287-369: Was a close contemporary of a1-Khushani, and like him, migrated to Cordoba from the odder intellectual center of Qayrawan. His famous father (mentioned in the article), Abū al-Arab al-Tamimi, was ta teacher of Ibn Abī Zayd. whom Sezgin credits with a work refuting Ibn Masarra. And Ben Cheneb (a1-Khushani. II, pp. xiv-xv) mentions that both al-Khushani and al-Talamanqi, who studied under Ibn Abi Zayd, were possessors of one of al-Tamimi's manuscripts.

(Closer examination of the extant literature would most likely; yield many more such webs of more or less close relationships, for the researcher with enough patience p. 34: Chapter "Fi man yashfacu lahum qabla dukhul al-nar."

قاللنا و الرافعات عن الله الما المناوي من السن المنا عالمتال الشواء الله سبل الله عليه وسدا اذا كان وبالشاسة حن الله الدار المناقب من الله الذار الى الرسل من سفوق الهنا المناقب من سفوق المناقب من سفوق المناقب المن

rom the content, may well have come from Ibn Masarra, or at least from a tradition in which he was known as a mystic and an ascetic. (Cf. Ibn al-Mar'a and Ibn al-Arabi.

--Whether al-Thacalibi himself was at all acquainted with Ibn Masarra's works is an open question (as with most of our later so as sources, after Ibn al-Arabi and Ibn al-Abbar); certainly the possibility can not be ruled out that Ibn Masarra was still known and read amongst the Sūfis of North Africa at such a late date.

(\* Colo) 2 22/2 م مفايا النكرالاسلام دراس ولفومي ولا \_كتاب خواص الحروف وحمائقها واصولها من كلام الشيخ العارف المحقق

وبعث إلينا محداً عَيَالِيَّةِ عَلَى فترة من الرسل ، ودراً به من الحق ما عدم من الصدق و بشيراً ونذيراً ، وداعياً إلى الله بإذنه وشراجاً منيزاً(١٦) » . فقال تمالى على لسانه : و وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل أليهم ولعلمهم وخلفنا لما شاء من أمره ، وأعلى كالمته ، وأبجز موعده ، وأخاف بوعيده، الحدقة الذي فطر القلوب على معرفته ، وسلك بنا طرق عدله بسم الله الرحن الرحيم ومملى الله على سيدنا محمد وآليه وعجيه وسلم . في نسخة لابن مسرة أبئ عبر الله الجبلى يفكرون ، (۱)

وأن الله \_ تمالى رتقدست أسماؤه \_ لما بعث نليه هاعياً إليه ، وأنزل فها لدیه من کرامته ، والنجید له باسمائه وصفانه د ویقه الاسماء الحسنی كـتابه دالا عليه ، وجعله تبياناً لـكل شي. وتفصيلا لـكل شي. ، وجمع فيه بها على وحدانيته ، والترهيب والتحذير من سطوانه ، والترغيب والتذكير فالفكر ما هنا الاعتبار ما أظهر من مخلوقاته ، والنظر والاستدلال علم الأولين والآخرين مهدى اقه به من ﴿ اتَّبِعَ رَضُوانُهُ سُمِّلُ السُّلَامُ ، فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في اسمائه سيجزون ماكا قوا يعملون و ٢٠).

(١) الأحزاب: ١٠٠

(۲) النحل : ۱۱ (۲) الأعراف : ۱۸۰

していることできること

Commence of the state of the st

Jan Carried Contract

ونق عنا الاحصاء \_ تمالى ذكره \_ إلا ما كان من حد العدد المجمل غير الفصل، فقال : ووإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها و(١) ، إذ لا يحيطون بها علما . وقال : ووائة يقدر الليل والنهار ، علم أن لن تحصوه و(١) هذا في فرض صلاة الليل في نصفه وثلثه ، فقد نعلم نصفه وثلثه بالمقارنة ، غير أنه لا يحاط به حقيقة تجرى . ذنق عنهم علم الاحصاء ، وإن علموه بالمقارنة ، إذ لم ينلفوا فيه إلى الإحاطة .

فعلم الفرآن هو فهم الأسماء التي أخبر النبي مَثَلِيَّةٍ عنها وهي دوج الارتداء كما ذكرنا .

روی عن النبی تلقیر أنه فال : « يقال يوم الفيامة لفاری. الفرآن افرآ وارق، فإنا أنت في آخر درجة ، (٣) .

وعدد درجات الجنة على عدد أي القرآن، على عدد الأمماء. وكل درجة من درجات الجنة نتقسم في نفسها درجات، وكذلك كل اسم من أسماء الدعظم (؛) الجامع للأسماء والعظم (؛) الجامع للأسماء والصفات العلا، وهو مفيض الرحمة على المخلوقات، وبه تتعلق جميع السكونات، وهو نهاية الممرفة، وأبعد الغاية في البغية.

وبخرجهم من انظلمات إلى انبور (١) م . انزل الله واحداً من قبله ، مفصلا من جهة خلقه ، فهو واحد الجلة من قبل ذاته ، مفصل إلى ثلاث جمل من جهة خلقه .

بوهانها وآیاتها ووجوب فیولها . وعلم المحنة بتصرفها وشرائمها ووعدها وعیدما .

هذه الثلاثة الفصول هي العلم لا رابع لها أصلا ولا يكون أبداً .
وانقسمت هذه الفصول الثلاثة في أنفسها إلى مائة فصل ، أي مائة درجة، على عدد أسماء الله تعالى ، وهي درجات الارتقاء إلى الجنة . روى عن الذي صلى اقد عليه وسلم أنه قال وقد تسمة وتسمون إسماً من أحصاها دخل الجنة . ه

والإحصاء في لغة الذي متحليج الناطق بلسان الفرآن هي الإحاطة بعدلم الشيء على التفصيل، لا علم بعضه دون بعض ، قال الله تمالى : وأحصاه الله ونسوه ، وقال : وما لهذا السكتاب لا يفادر صفيرة و لا كريرة لا أحصاها ، (ن) وقال : وأحاط بما لديهم وأحمى كل شيء عددا ، (ن)

<sup>(</sup>١) النعل : ١٨

<sup>(</sup>۲) ورد مذا المدين بالدن ف كداب و الجنة في وصف الجنة ، قشيخ أطفيق . (۱) يبدو أن أمن مسرة يدن برأى سهل في خصائس الاسم الأعظمالتي ترجم إلى أبراهيم إن أدع، وقد رأى بنس السوفية أنه و الله ، و السراج / اللم ، ٨ ؛ السقل : الشرح والبيان ه ١٠ ب ورى أبو يزيد البسطامي أن كل الأسماء الإلهية متداوية ومؤثرة في فله للناكان الداعي بها خاصاً ابن عرفي / رسائل ح ١ كتاب الفناء ٧ ، هون الشوعات

قرن أيضاً ٢/ ٢٦٠ ويرى أبور شيل العارف ١ من ١٤ والأعاط ورقم ٢٢٨ ب أن الاسم الأعظم قد أسيم إليه في لآية الفرآنية و سلام قولا من زب وحيم ٢ يس ٨٠ .

<sup>17:50</sup> 

<sup>(</sup>۳) واجم معنى الإجال والتفصيل ق كنتاب الشاهد من ١٧ من ديسائل ابن عربي. و (۳) منا الملديث و تق تسم وتسمون اسماً ، انكره أبوزيد البايشي فيت : ١٩٣٤ / ١٩٣١ انظر لسان الميزان / ١ — ١٨ والمديث منذ كور ق البخاري / الدعوات ٨٠ و ٨٠ وحميج مسلم ٢ من ٢٠٠ ما مصر . وحميج مسلم ٢ من ٢٠٠ ما مصر . وحميج مسلم ٢ من ٢٠٠ ما مصر . وحمي تجدير ملاحظاته أن أبا زيد مذا ألف رسالة في المروف القطمة في أوائل السود (انظر الفهرست ١٩٨٨) .

<sup>(</sup>٥) المجاولة : ٦ (•) الجن / آخر السورة .

التقدمة الذكر ، ولا نخرج عن أمراده ، ولا ثقد عن مذه م . وإنما غرضنا في ذلك تقريب اللمظ وتدين الملهى ، وترتيب الحروف ونظمها ، ورانيه تتأيد وعليه نتوكل وهو حسنا ونعم الوكيل .

## القول على الحروف جملة واحدة

زعم أهل الدلم بالباطن أن الحزوف التي فى مبادى السور أنها أصلى بليم الأشياء ومنها أظهر الله علد. وأن منها الأنبياه (١). وقد قال سهل ابن عبد الله الدسترى (١): أن الحروف هى الهباء، وهى أصل الأشياء فى أول خلفتها ، ومنها الأسراوظهر الملك ، وأن الله ــ تمالى ذكره، وتقدست أسماؤه – جملها نمائية وعشرين حرفا ، أوبعة عشر منها ظاهره، وأربعة عشر منها ظاهره، وأربعة عشر منها ظاهره، وأربعة عشر الطنة .

فالأربعة عشر الباطنة مى التى ذكر ها اقه فى الفرآن فى أو اثل السور، ومى النى أعطى اقد مرها نبينا محداً صلى الله عليه وسلم وأطلعه على ما سببها لأنها حول(٢) مع علمه وتدبيره، ومنبئة عن إرادته، ودالة على حكمته.

فقد أطلع على معني من النبوة<sup>(٤)</sup> .

وكل حرف منها آية من آيانه ، وصفته من صفاته . فمن أحاط بمعرفتها

(۱) يحتمل أن ابن مسرة بهذا بشير لل اعتبار الهروف كاناس والأمم سواء بسوله وعلى ذلك فيكون منها الأنبياء وقد رأى ابن عربي مذا الرأى في كنابه الفتوحات الجوء الأول وغس ذلك بباب كامل خال ، أكن اعتبال قراءة الأهماء ما يزال لائماً على أن يكون المدى أن المروف أمل الأشياء وهو الأرجح .

(١) أمالها نألف كما وردت في نسي المسترى في رسالة الموف التي نصرناها في كتابنا من

النرات الصوق الجزء الأول . ويجوز أن تبقى الذاءة على ما من عليه وبألب ، فخفيه

(۳) ورد في رسالة الحروف و للتسترى ، لأنها جل علمه .

(٤) من صور تلاقي الولاية مع النبوة ٢

ولا حاجة بنا إلى ذكر ذلك ، لأن علم الأسماء والصفات ليس علماً عخفياً(١) ، ولرنما هو علم خصوصى بين قلب الإنسان وربه . وقد تذاهى القول بنا إلى ما فيه كفاية واقه المه فق للصواب .

وبعد ذلك حروف القرآن التي في أوائل السور . مثل أم الله (٢) والمص ، وكهيمص ، وطسم ونحوها من أمهات القرآن .

وقد اختلف العلماء في تأويلها، ولم يكن اختلافهم جهلا بها، ولايقطع عليهم أنهم قصر فهمهم عنها، إذ هم أولى بذلك من كل أحد بالفهم عن الله فيظن يهم – ودحمهم الله – أنهم أدوا إلى الناس على مقدار ما تحتمله فيظن يهم – ودحمهم الله – أنهم أدوا إلى الناس على مقدار ما تحتمله أفهام العالمة، إذ الأوضاع لا بد لها من الاتصال بكل الناس. فلذلك كثر أفعام العائمة، وتعذر انفاقهم في ظاهر اللفظ، وانفق في باطنه.

ونحن نشير إلى ما ذهبوا إليه في ذلك من الـكلام في مبادىء السور

أبو عمد سهل بن هارون بن هبوران للشرف على بيت الحكة في عهد الخلية الأمون ، والمتوف في المتوف عن ٢٦٧) وقد ذهب والمتوف في ٢٠١٠ والمدن على المتوف في ٢٠١٠ أو المتوف في المتوف وتفاية على المتفاء نصف اللمر وظهور قصفه . انتظر ابن النديم —فهرست ٢٠٠ .

(۳) ق مدا تقدير لرأى السان وحكمتهم وهذا يدل على أن الؤاف كان يرى أن مؤلاء السان كانوار عني ينشروا على الناس عالا ينهمون كثيراً لكنهم لم يكونوا منسرعين أو متهودين عني ينشروا

٠٠٠ الناسنة الإسلامية

الرحن مع الرحم نظمر صفة النفيخة . ومن الزحيم مع الرحم يستدل على الرحم المعارضة وستدل على المعارضة الأرواح من الجثث ويستدل من ذلك بملى عذاب القهر .

ومن الرحم يستدل على أن الله مصور شاهد عبى منت ظاهر قريب ويحو هذا . ومن الألوهية مع الرحم تعلم أن المقل الكلى مستقرق في النفس الكلية مستقرق في النفس المكلية مستقرق في النفس المكلية مستقرق في جنه العالم على مذهب الفلاسفة وقدما الآمم الضالة ، أهل الفترات الذين خقوا علم الشوحيد من غير نبوة ، إلا أن غلبهم في ذلك موافق للا محاه الا معار أن النبوة شرحت ذلك بأقرب بيان وأفرضح برهان .

ثم من بعد بسم إلله الرحن الرحم والحد الله رب العالمين ، وهى فاتحة الكذاب. وأم القرآن عميت بذلك لأن القرآن يؤم ما فيها ، ليس فيه زائد على ما تضميته ، إلا البيان لما فيه بجملا ، لأن كل ما في القرآن مفسر ، فهو في أم الفرآن بجمل ، وهي محتوبة على اثني عشر اسمأ – من المسام التي هي جمل لما تحتها (١٠٢٤) من التفضيل .

وإنما من رؤرة غير مكينة . وغير ملتصرة على المؤاس أو الثلب وحده وإنما يستغرف
 ذيها الكبان الإنساني الجوهري لكل ذات بقدر ما قسم لها. من تنظر هو مطاه الله ، وبقدو

الطاقة التي تتسم أيضًا بفصل الله . وإننا لننتهز مدّه الناسبة لنملن أنه قرآن الأوان لفكرى الإسلام أن يعلوا على تغليل نقاط الملاف ما أمكن، وأن يركزوا على تقاط الإنهاق ليجرج بمثقفو هبده الأمة برؤية واضعة

الدين الوسع ابن مسرة في درسالة الاعتبار ، كيف يستطيع المقل الإنساني — إذ فكر (١) يضرع ابن مسرة في درسالة الاعتبار ، كيف يستطيع المقل الإنسان في نشرنا في نشرنا في المساب التي السالة أن مذا الرأى كان مثار جدل عنيف . ونعتقد أنه كان من أم الأسباب التي أدن إلى المهام ابن مسرة بالإلماد ، خسوشاً عند من فسر كلامة على أنه يغضي إلى إمكان الاستفنا. عن النبوة

والأسماء غيره ، رأت في أنفسها ، ودرجات في ذواتها ، وانفصال واتصال من أجل قول المخلوفات ، لها عموم وخصوص من قبل شرفها ، ولخفاء من لطفها بحوامع الأسماء . وأعمها بسم الله الرحمن الرحم ، وهو أول مراتب العلم ، وأعلاما وأشرفها .

وهو يشتمل على الطائف القرآن ودقيق معانيه ، لأنه من الإسم المضمر (١) ـ الذي فيه يسرف الله حتى معرفته . ومن الألوهية(١) يعرف عموم أسمائه ، ومن الرحمن يظهر انقسام صفانه ، ومن الرحيم تبين ظهورها وخصوصها في رتبه . ومع الإسم المضمر مع الألوهية تعرف حقيقة الرؤية (٢) ، ومن الألوهية مع الرحمن يعرف فيض الرحمة ، ومن

(١) المراد بالاسم المفسر هذا و انظ الجلالة ، الله ، بنير آداة النمريف. وقد رأى بيض الطاء أن أسل استشفاق هذا الاسم هومن و لاه ، بنير آداة النمريف واختنى ، ودنه قولهم ولاهث المحروف المتروف الله التعريف هذا ومزأ اللغلق ، لأن بالحلق عرف الله ومن الله ومن الله ومو أن الحلق لمنا عرفوا باقة ، يمنى أن السوق بمن السوق الى عكس ذلك وهو أن الحلق لمنا عرفوا باقة ، يمنى أن السوق يمرف أولا ، ثم يمرف أن له خلقاً ، وذلك تميزاً له عن سنن علم السخة ، عدل السحة .

 (٦) انظر التعليق السابق . وفي هذه العبارة تأكيد لمعومية افظ الألوهية واحتوائه بالمصرورة على خلاصة على الأحماء الهميني كلها .

(٣) الرؤية من الشكلات الكلامية الهامة التي اختاف منها أهل السنة مع المعتراة ، وال
كانت أسس الحلاف ذائها غير واضعة كا بيدو لدى المعتراة مثلا في نفيهم إنكائها ، لا يترب على
على ذلك من الحصر والحد .. الخ .

قالواقع أن أنهل السنة لم يتولوا ، بالمصر والحد الإلهى ، ولم يريدوا — فيا يرجى من آراء — « من الرؤية ، الرؤية العادية المرتبطة بالهواس القاسرة ، وتحدد الحبة — وحكمًا نزى أن تحديد مقهوم الرؤية تحديداً تلطأ يسهم كشيراً في إزالة المخلاف .

ورأى ابن سارة – فيا يظهر عن قوله و الاسم المنسر مع الألوهية – والألوجة مرتبة عدم التحدد والنفيد – أن هذه الرؤية لا يمكن أن تنهم في سدود الشروط اللافة القيمة بالزمان والمكان والحواس •

## القول في مبدأ كل حرف منها

وزراً بالان (۱) ، إذ هي أول (۱) الحزوف وآخرها . وهي للإحامة علم أن الان هي أول الحزوف وردوها وآخرها ، وهي الحيطة والفصلة للاحرف غيرها ، لانها تقع أولاوآخراً ، فهي كالدائرة المحيطة ما ذيها . وهي كناية عن أول شيء أظهره الله \_ تمالى وتقدست أسماؤه \_ هو أول الأشياء وآخرها ، والمحيط بها من ورائها ، وهي إدادته المطلقة في خلقه ، والمخللة، أهل الجنة في الجنة ، وأهل الناو في إلناو من وريته .

نهى أس الاشياء، وأولها وآخرها ، وعلنها وسديا ، لايه الما شاه كان الاشياء عن مشينه : وأراد فانفصلت الاشياه بارادته (٢٠٠٠ ولذلك قال بعض الدلماء: الالف (٩٠٧) مثال التكون ، ومخرج العدل، والقضاء الاول ، وحركة الكون في النب . وقد قبل : أن الالف ثا لم يكن لها بالموف انسال ، ووقعت موقع الإحاطة — كا ذكرتا — كانت داله على وحدانية الله وانفراده ، وأنه مو الأول والآخر والظاهر والباطن .

(۱) یؤکد الناباسی فرمه لعموم المسمح لاین عربی هذه النظریة بالتنصیل الدقیق شهد بنیخ و این عربی و لحجه نظر التستری آولا ، ثم وجهة نظر این مسرة آغیراً غیر بقسم المروت کذات الله قسمین و وجمع المرا المروف علم و وحمد العالم و وحم الحمل المروف کلها ، وحمل بمثراته الهوج الحملونط الذی فیه کل شیء ، وحمد العبارة الاخیرة تحقیه عباری الذیری و ابن مسرة سول و مثال الدیکوین ، وغرج العمل ،

النصرى وابن مسره حول و عنان العسويين أو رائي انظر جواهر النصوس و مل كايات القسوس/الجزء الأول من ٥ وما بعذها . (٢) يلاحظ هنا استقلال وضع المروف من الناهية الكنابية . ويظهر ابن عربي ذابي بكل وضوح لىكنابه و المنازل الإنسانية في وإن كانت تسبة هذا الكناب أن إسمه لم برد

ق بروهات (م) يتفسح هذا الفرق بين و الشيئة ، والإرادة . ويفس لن الإمام جَمَّرُ الصافق ومَى اد، ع.م تدرقه الماسمة بين الاثنين ، بل تحصيدة الراقب المتوفق أكثر فقة وتحوماً. ( الله كتاب و الزيانة ، لأن سانم الزارى ج ١٠) .

> وقالوا أيضاً ؛ إن هذه الأحرف المذكررة على عدد منازل القمر ، ولن اعتبرت منازل :لقمر نجدها كذلك أربع عشرة منها ظاهرة وأربع عشرة منها باطانة ، وكداك نجد أيام الشهر في موافقة القمر لها في زيادته ونقصاته .

ولذا قربت بعض عذه الدلائل إلى بعض وأمدنت النظر \_ من جهة الاعتبار استدللت من ذلك على مدة الدنيا . وكذلك إن نظرت إلى القمر وقت استهلاله وانتقاله إلى المذازل، وقطعه للبروج، التهيت من ذلك إلى كفية مبدأ الاشياء وخروجها من الإمكان(۱) . وزبادتها وبحوها وكإلها وبعد ذلك نقصها وانحطاطها ، وقبض الروح عنها ورجوعه من الاسقل إلى الاعلى واستقراره عند أصله . وموضع مبدئه ، ثم إعارتها تارة أخوى وقبض الروح . وقيام انكشياء به كل بدأها أول مرة .

 <sup>(</sup>١) مرتبة الإمكان تغايل ما يطلق عايه التسترى انظ والسكن ، أو الكنون : . ولهم موتبة كمدو قبها سفات الأشياء علمياً ، ولا تخرج الل حيث الوجود المقابل الطاهرى إلا بعد المرور بحرحلة أشرى انظر النشرى والمروف ، [ من النرات الستوق ~ ١ ٢ ٢ موتنا بيندها].
 وقارن : التصوف [ طريقاً وتجربة ومذهباً المهوان.

والالف من الحروف كالواحد من العدد في الإصل ، فالألف أول

المعروف وأصلها وهي منال التكوين ، وتخرج المدل كما قال بعض العلماء(١)، إذ هي قائمة . وأنها أجريت أعدل الحركات . ولها مراتب في

بها وفي تعاقب الحركات عليها في حال النصب والرفع والحفض . وسيأتى

يان ذلك بعد استيفاء المكلام في الألف إن شاء اقد تمالى .

نفسها ، إذ هي مثال التـكوين ، ولها اشتراك مع الواو والياء في حال!!نطق

ودليل الألف على التوحيد من بين الحروف نظير الواحد من العدد، فالواحد إذا ضربته في نفسه لم يتم ولم يزد كا زاد الاثنان في الضرب ، في الفراء أو وهر قوله عز وجل و لم يلد ولم يولد، (۱) . أي لم يكن من شيء فضار أربعة وهر قوله عز وجل و لم يلد ولم يولد، (۱) . أي لم يكن من شيء ذوجين لملكم تذكرون و (۱) منه و الخروات المخلوق مني الأول الوحد الية و لم يلد ولم يولد ه كل الازواج المتولدة و قالواحد الأول لا يدل على نفسه ، لأنه منفرد بذاته ، مستفن عن الإصافات م والإضافات مضطرة إليه ليمرفها اضطرار الإثنين إلى الواحد إذا قلنا والإضافات مضطرة إليه ليمرفها اضطرار الإثنين إلى الواحد إذا قلنا والزنان دل هلى أن قبله واحداً مضمراً فيه ، إنصافى الثاني إليه ، ولون لم إذنان دل هلى أن قبله واحداً مضمراً فيه ، إنصافى الثاني إليه ، ولون لم يذكره ، كا انضاف الثاني المدول المناف الثاني ولا واحداً مضمراً فيه المثاني جلى وعلا . وثبت الصفة ودات عليه .

فلماكان المفرد الأول لا يدل على نفسه بانفراد ، ويدل عليه غيره ، إذا أضيف إليه النابى ، وكان النابى حجاباً (٣) له . دالا عليه ، خلق الخلق الدلالة عليه . أن الفرد القديم واحتجب عن خلقه \_ كاحتجب الأولى بالنابى ، ودل عليه النابى واضطر إليه كاضطرار المخلوقات إلى الخالق ، وكل خروج الاعداد من الإثنين . ويتناسل الحيوان من اثنين على أنه لا اختلاف فيه كاختلاف الزوجين من الحيوان في طباعها وتضادها .

فما فى الألف أنها أول أدلة التوحيد، وذلك أنها مفردة فى الابتدا. بها لا تتصل يشىء من حروف المعجم، ولا يشبها إلا اللام إذا انصلت فى كلمة أو انفصلت فانطاف إلى الألف للشه. وهى للتعريف، إذ لا ينطنى بهذا الاسم إلا معرفة \_ اعنى \_ الله \_ ولا يسمى به غيره، كما قال جل وعز و عل تعلم له محياً(٢).

فأول الأسماء الحسني الله ، ولذلك ابتدأ به في فانحة الكياب .

ذكر ما في الألف من دلائل الوحدانية

 <sup>(</sup>١) لمله بقصد سهلا بن عبد الله ناتسترى بدايل أول الرسالة . وغرج العمل في مذا
 اللهم هو و الحق المحلوق به ، كا برى ابن هرن الدى بذكر أن سهلا بن عبد الله يسبه الأولى ، (اسفلاحات ناصوفية الملحلة برسائل ابن عرف ) . فارن كلام سهل ق
 الألف ، إذ شعد أن ابن سسرة ما يزال ينقل عن سهل وإن لم يذكر ذلك مراحة ق
 مذا الموضع بالذات .

<sup>\*</sup> يؤثر عن السكندى و فيلسوف العرب الأولى ، أنه كريب رسالة في حكم العرب ومدة. بناء على حساب القيمة العددية للحروب العربية المعلمة في أوائل السور بينوان و رسالة في مقد العرب ومكنه ، وقد التهني إني أن هذا الملك سندهود بعد مهور ٦٦٠ على أيدة . ويوجد جرد ، من هذه الرسالة في تنطوعة رغو ٢٧٠هـ ( والمعلم Britsh Musem. Add) ( وقو

<sup>(</sup>١) القاريات/١٠

 <sup>(</sup>٣) جدير بالذكر أن نهم أن السوفية يرفضون فكرة احتجاب الألوهية بالمعالم أ. وقد أس على ذاك منهان بن عبد أنه المسترى ، وأوضح أن الصفات الإلهية التعلقة « بالقعل» هي كان القدات الإلهية العالمة « بالقعل» هي كان القد السبحان لايصجيه شيء ، وإنما نظر من أبصر » .

قائمة ، والياء ساجدة والواو منحنية ، وكذلك ثجود منه القوى النفساقية الثلاث في الخلق ، وذلك أن الحيوان الذى له نفس ناطقة منتصد القامة مثل الآلف ، وماله نفس حيوانية فقط فهو را كم منحن مثل الواوء وماله نفس نبائية فهو ساجد في هيئنه ، لان رأسه عما يلي الأرض فقط ، كان ابد كاه

واغتونا أيضاً الواو والبادوالالف من جهة أخوى وذلك أن ننظر الواو ونجدها بين أول المخارج بما يلى ، والياء أخفضها لانها النهت إلى الوسط . والألف خرجها (١٤١) من الفيب بما يلى الدات وصار فها بين كل حرف منها بخارج وحروف ؛ فندر هذا مراراً بعنك هن إطالة السكلام(١) . واقد يؤ بدنا راياك بطاعته .

# ذكر اللام والميم وما يتلوها عن الحروف

اعلم أن اللام تشبه الألف في شكلها ، وهي متصلة بالألف إذا دخلت التمريف. وهي لوح الله وعله ، واليم مشيئة ، وقيل ملحكة وملكونه ، وقيل هو المسكان لجيم الأشياء كانها . وهو من الصيرورة ، لأن فيه ظهرت صورة الإشياء وغت ، والراء لتفصيل الحركات . وهي القوة الحسية التي أظهرت الحركة وفصات ما في الفيب ، وهو جوهر الزمان وقيل إنها رحمة لأم الصفات المحيطة . والرائل واللهن وهو المكن ه ، وهو الأم

(،) يقسد الؤلف بذلك تمرى مواضع النطق (أو المحارج) التي تحدد مراف الموجودات بناء على فلسلة الحروف كما تشرحها الدارس التي عاجتها . وقد حيق التغييه لملى مواعاة ابن مسرة الدكل السكار والنظام الصوتى لملى حال الاسم الطاق على الحرف نفسه ، و بط كل ذاك بنواضم النطق . والنهوم طبعاً هو قرب رئة لموجود من الدات الإلهية .

ولما كان الواحد لا يدل على نسمه ، ووجوب شكره عليها ، الخبرين الرسل داعين إلى توحيده، ومعرفين نسمه ، ووجوب شكره عليها ، الخبرين عن سائر حكمه وتتابع نسمه . فبيين بالألف صفة التوحيد . فكان من جهة الحساب واحداً منفر دا لا يتصل بنيره من الحروف إذا ابتدى به ، وإذا أتى الإلف في آخر السكلمة أو وسطها انصل بما قبله وانفسل ما بعده ، فدل تمالى اسمه \_ في الإبتداء به أنه الأول ، وبانساله بما بعده ، فدل تمالى اسمه ما المخيط بما أفضاه لكونه في الاخر متصلا بما قبله . وأنه هو الأول والأول والأهم عيط. ما قبله . وأنه هو الأول والاخروالظاهر والباطن وهو بكل شيء عيط.

# ذكر ألهاء والهمزة والآلف والواو والياء

اعلم – أرشدنا الله ولوباك \_إن ندرت هذه الخسة الإحرف ظاهرا وباطئاً اطلعت من جهة باطنها على سر من أسرار الحكة(١) ، وظهر لك من قبل ظاهرها أثر الصانع من (١٤٠) أحكام الصنعه . وذلك أن الها، إشارة إلى الذات ، وهي خارجة من الصدر ، ونليها الهمزة ، ولا محولة فيها الإرادة سالة في الذات .

فإذا نظفت بالهمزة ، وأخذت بها عزج المدل وهو الوسط ، حدث من ذاك الألف الذى هومثال التكوين – أى خطالعالم بجملته . وكانت الا أف في نفسها ثلاث مراتب : نفس زاطفة ، ونفس حيوانية ونفس نباتية . فلف هي النفس الناطقة ، وانو الألف هي النفس الناطقة ، والواد هي الناقب الناقب الناسمة في النفس الناطقة ، والواد هي النفس الحيوانية ، والياء هي النفس النباتية فالألف

<sup>(</sup>۱) لعل هذا هو ما عناه ابن مولى في حديثه عن مترل و تتزيه الوحى و (فتوحات/ ۲ او ۱) في شأن العتود الذي هو شر حجامة بين المحاق وما تنطيه النازل من المعارف وقد أبن مراحة على أن ابن مسرة ذكر هذا في كندب الحروف ( فارن ما مديون/ نصوصه منتشر/ ۲۰ مدا في Massignon, Recueil... pp. 70-71.

أمر الدنيا . وكذلك جمل - نعالى اسماء \_ النفس الناطقة كالقمر،، وجعل على العقل، انقبض الأمركاء ورجع علم كل شيء إليه ، وفسد العالم، وتم العقل كا يستمد من منيا الشدس ، ويظهر ذاك العم الذي استفادته بهانية المقل كالشمس، فهام النفس الناطفة (٢) التي في الإنسان تستمد من فور تركت النفس (١) الإمداد لهذا الجسم بما استفادته من أور العقل، وأقبلت وعشرين حرفاعلى عدد منازل القمرة

دليل على أن المالم الصغير جزء من المالم الكير (٢) فأفهم عذا وتدبره وكذلك يمبر الإنسان عما في ضميره بثمانية وعشرين حرفا . وفي هذا دهد من دقيق العلم الذي ود عدم أثره ، وانقطع حبره .

وعن اعتبار القمر من الشمس نظهر الك النفخة في الصور وبعث وعن أعتبار العمر من السمس الهوالله ألفاق ثم عيده .

### القول على الم

قال أهل العلم بالدكلام الباطئ : ن الم هو اسم اقد الأعظم ، وأن إلاسم القديم الأزلى الذي لا يفسر بأكثر من هو ولما كافت اللام تصحب الإلف إشارة إلى ذات الله تمالي، لا غراد الألف عن الانصال ؛ وهو الألف ويتصل بها من بن سائر الحروف ، كافت دالة على الحجابالأول ، والنب المكنون . وهو الاسم الذي تسمى الله (٤) به.

(١) في هذا إشارة إلى فـكرة الدلم الصنير الذي هو الإنبان microcosm والعا

١٠) قارن رسائة النسرى ( من الترات لمسوق / الجؤه الأول ) والظر تنسيع القرآن العظير، له أيضاً في تنسيره لآية للنوق ﴿ اللَّهُ يَتُوفَ الْأَلْفِسِ . . . ﴾ · Macrocusm & X\_1

(1) يصرح النسترى بأن الاسم الذي تسمى الله به هو الذي خاتى به اللاقى . وتمثل أداة (٢) مذا تأكيد الاسنى التمريب في هذا و الماني ،

> الذي أغلهر به جميع الأشياء . والها. هو(١) الهباءوهي الحروف. وهيال خلق منه آدم: وقيل : الفخرة (١٤٢) طور سيناء أو طوى . وهذان أنها الروح الني تألفت الحروف به والعين العلم، والطاء قيل: الطين الذي الموضمان اللذان أظهر الله فيها أسء على موسى بنعمران صلى الله عليهوعلى ألف منها الأشياء وهي واقعة تحت السكن والياء. وقيل إنها جبريل وقيل هو الحق ، وهو الذي حلق به السموات والأرض . والقاف قدر الله ، النبيين • والسين التي في سورة يس ، وقيل إنها كناية عن اسرافيل . والحاء وقیل قله الذی کتب به ایافیار (۲) .

وهذه الأربعة عشر حرفاً الباطئة وإن كانت تكررت فيأوائل السور، فيمني سنيين عليه إن شاء ألله و به نتابد .

### التول على الحروف وتأليفها وعدة ما تألف عنها والثنبيه على باطنها

السور أسرارا غامضة ، وحكمة تعلن كال(٢) بعد أربعة عشر يوماً وتم اعلم – أرشدنا الله وإراك لطاعته \_ أن لهذه الأحرف التي في مبادى. ظهوره تم يتقبض ويرجع لليه . وهو مصداق قوله تمالى : ﴿ وَإِلَهُ رجع الأمركله ون ، وذلك بعد أربعة عشر إلى آخره . وذلك إذا

 <sup>(</sup>۱) يقيم عمين مسرة في مدّه الدّورة مبدأ الاختصار الذي تذهير على أون حرف من السكانة ، وواضع أن الباب منتوح لاحهالات كربيرة من حيث الفزاج السكامة التي يمثلها (١) يلاحظ هذا أن ابن مسرة خمى حرناً واحداً وهو «لها» ليسكون رمزاً والمهياء، وهو أمل الأشياء و بينا ذكر فها مضى أنَّ المروف جلة و من الهباء ، و فليتا مل »

<sup>﴿ ﴾)</sup> بیاض فی الأمل و مل الساقط مکذا و تعلن الکهال کا تعلن کال الفسر و . ( : ) مود / الآية الآخيرة

وكانت الحبعب من جهة خلقه، لامن قبله تعالى ، لأنه لا يحجبه شيء ته ولانه حجب الحلق بخلقه، وتجلى بخلقه . فسيحان من ولا تدركه الأبصار وهو (١٤٥) يدرك الأبصار ، وهو اللطيف الحبير ۽(١) .

فكان الحجابان وسطاً بين الخالق وخلقه. فيهما عرف، ومنهما ظهر أمره . أحدمماكالروح من الإنسان ، وهو الغيب . والآخركالجسم وهو الشهادة ، أى القوة التي شـــــد بها الأشياء المحسوسة ، وانضل بالخلق من قالماً .

وبهانين الإساملتين عرف وبها تسم(٢) الله الرحمن الرحيم . وقبل لمن معنى الم : أنا الله الملك فمعنى الآلف : أنا ، ومعنى اللام: الله ، ومعنى الميم الملك . إلا أن هذا الكلام إذا اعتبرته وجدته مطابقاً لما ذكرنا .

وقيل أن الألف إرادة الله كا ذكرنا ، وأنها أول الأشياء ، والميم مشيئته الجامعة للخير والشر والحسن والقبيح(٢) والحساس والووسلف ولذلك سمى كل ما ظهر وبطن شيئاً لأنه من المشيئة .

والإرادة حق عض، ونور خالص، وحكمة النة، فلما أحكم مشيئة بإرادنه، قام فيما بينهما اللوح الذي كتب فيه جميع المقادير، وأودعه جميع المقادير، وأودعه جميع سره. ولذلك قال: و الم ذلك المكتاب ، بمعنى أن المكتاب مو عذه الثلاثة : إرادته، ومشيئته، وعلمه و هو أوجه ، كن

ولما لم يسكن بعد الألوحية في نظرا لهاتي أعظم من الملائسكة في التروس والمقدرة على الاشياء ، وكانت الميم الاسه الثابت ، واذلك قال عن من قاتل : وعالم النيب والصهارة ين لأن جميع الاشياء عيشان : عام وباطن والطاهر فالحيط بالباطن مو الدى المفروطة ، واسمه المكنون ، ومو اللام والحيط بالطاهر الذي عنها – نعال ذكره بالميم.

فكال معرفته في معرفة هذه الثلاثة الاسماء التي دلت الحروف عليها يه أن معرفة الإنسان بالسكال هو معرفة الثلاثة الاشياء: في معرفة نفسه التي هي خانه ، وفي معرفة جسمه(۱) بهان الإنسان ليس شيئاً أكثر من هذه الثلاثة : أعنى النفس والروح(۲) والجسم.

فبالنفس هو ما هو ، وبالروح مـار فمالا متكلماً متصلا بالأشياء . كذلك هذه الثلاثة الأشياء من البارى تبازك اسمه وتقدست أسهاؤه : لما كانت ذاته بائنة عن الأشياء ، غير مخالطة لها . احتجب بحجابين .

<sup>1.7: (1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) أمنها تسمى

 <sup>(</sup>٠) فلاحظ منا أن ابن مدره بخالف المعرلة في سألة الحير والمدر والحدين والديم ،
 ومنا من رأمه الركام الركامية
 المدركة في آ رأمم الركامية

<sup>(</sup>١) التنابق / ١٨، الرعد / ١٠، المؤسنون / ٢٠

<sup>(</sup>۲) هنا يضطرب النص ، وامله يريد معرفة ذات الروح .

<sup>(</sup>۲) يفرق ابن سرة هذا بين النفس والروح وقد أورد ابن باجه النيوق ۲۲۰ ه إلى ١٩٣٠ م ق رسائله القول في الصور الروحانية ، الفسل الأول / ٤٠ ، نشرة دار النهار ، باشتراك و فناره بروت بقال في لمان العرب على ما بقال عليه النفس ويستماه المتفلسة والمشتراك و فناره بريدون به الحار الفريزى و الذي هو الآلة النفسانية الأول ، فإذك نجد المشارة بقولون أن الأرواح تلانة : روح طبيعى ، وروح حساس ، وروح محرك و وبعنون المطبيعى ، الفقائي و المقائية وستمل على النفس المانية من نفس هركة والنفس ، بل من حيث هى نفس والمؤية وبستمل على النفس بالموضوع ، وتروح الوسلسوب إنهالوح افنا والمهالية والمانية المؤلف واسمه بالموضوع ، وتروح الوسلسوب إنهالوح إذا دل على المفنى الناني وبدلون به على الجواهراا اكتقائل الموزمان ، وهذه خرورة أيست أجساماً ، بل من صور لأجرام ،

الأعان وذلك أن أدن منفات الإنسان: الصداع و أصحاب الهن تستخير عي ويتاو لهم الاشياء بذرانهم م تم تحد فوتها في المرتبة الملوك ومن لاذ بهم ، خد دوتها في المرتبة الملوك ومن لاذ بهم بحد مرتبة الألوهية . وهي النبوة ومن لاذ بجد مرتبة الألوهية . وهي النبوة ومن لاذ بجد مرتبة الألوهية . وهي النبوة ومن لاذ ملك إبر على ما يرجب حكم النبوة في هذا دليل واضح لمن الهن كيف هي مراتب الصفات ، وإنما هي الومامات ، عميم المخلوقات ، وفوق ذلك مرتبة رابعة بائنة عن الحلق ، غير متصلة بهم ، كما هي الألف منفصلة عن هذه النلائة الأحرف .

وعلى هذه الصفة والمرتبة نجد الحيوان والنبات والإنسان \_ وذلك أن النفس النباتية ايس لها ، إلاحفظ الجسم وتصويره ، ولماؤه ، فهي قوة صانعة . والنفس الحيوانية قوتها بمنزلة الملك المسلط ، يأكل منه ما تناه وبحكم ما شاه ، ثم النفس الإنسانية بالعقل الذي جعل فيها كالإله ( الآلة ، الإله ؟) ، عرف الحيوان كيف تشاه وتسوسه .

فبالصفة الأولى الني هي الصادتسمي الله صائماً وخالقاً ومصوراً ، وبا منع الكل وبالثانية ملكهم وأحاط بهم وقدو عليهم وبيده الصفة السمي ملكا وبالصفة الثالثة أحاط بالصفتين المتقدمتين ويجميع المخلوقات ، وبها علم الأشياء ومنها فصلها ، وهي مكنون سره ، وهي التي انفرد بها ، ولم يسم بها أحد سواه ، وهي الألوهية ، وبالرابعة انفرد عن خلقه ، وسبق الأشياء كابها وبان عها ، وفليس كنله شيء ، وقد وصف – بمالي وسبق الشهر المسلمة ذكره – بنده الصفات الثلاث نفسه الن الهن ، فقال تمالي في تفسير السفة

الكتاب إما هو عن قرة مصورة . أعنى القدلم . وعن – قابل لناليم الصورة (١٤٦) وهو اللوح المكتوب ، وقبل : معنى الم : المدل ذلك المكتاب لا ريب فيه ، أى منزل من اقد ، وكذلك في آل عمران قبل إن الله ، المدن المدن

## القول على الص

أما و المص ٥١١ فقد قبل فيه أقوال: فأو لها ما أشرنا إليه مما قد أدره أن اسم الله الاعظم على أدبع صفات، وأن كل حرف من هذه الحروف يشير في الدلالة إلى صفة من تلك الصفات. فالصفة الواحدة منها فايد من الأحرف عبد ما والاحرف المتصلة بها اسمه، وهو منفر دعنها بذاته: أعنى الاله في هذا دليل وأن ذاته تعالى غير متصلة بشيء، وأن صفاة وهي حجب له، في هذا دليل وأن ذاته تعالى غير متصلة بشيء، وأن صفاة بأينة عنه، والدعليه وبعضها في المرتبة أعلى من بعض، وفي بأينة عنه، والدعليه وبعضها في المرتبة أعلى من بعض، وفي المناه المسال بعض دليل على تناهبها. وهي صفات ثلاث: \_ صفة الانوهية بالمناه المناه ا

فيكون الاعتبار من قوله والمصى ، : الألف: أزا، واللام : الله ، الله والمحم : المائع والمحاد : العام و بحد ذلك ظاهراً بيناً من اعتبار أحوال الدنيا ، فإذا بحد هذه الصفات الثلاث ظاهرة للميان ، بينة موجودة في

تى. د.. وأحكمه المورح الإلمى الموضوع فيه حتى تقوم صورة ذلك الشهر الحيوانية مثالا بادياً للمقل في غير جرم مثم إن ذلك المثال يحرك النفس الحيوانية المالكة لاعضاء الجرد نحو الشيء المصنوع و فإذا سنعت الجوارح شيئاً فإما هو تحريك النفس لها ، وأخذت البدان بالنصور من أجل أن القرة الصافحة فيهما ، ولهذا النفس لها ، وأخذت البدان بالنصور من أجل أن القرة الصافحة فيهما ، ولهذا المخرط ، فكان ذلك داعياً إلى الأمر بتنفيذ ذلك الشيء ، فيعموك الأمر المفرة المحركة ، ومى الهم الحوانية الطبيعة ، المحركة ، ومى الهم الحوانية ، فتحرك النفس الحيوانية الطبيعة ، فتجمع الطبيعة الهيول بتحريكها واعتدالها ، وتهيئه لقبول المئال وتصنعه المعايسة المعاي

و ناوا إن الطبيمة (١) حكمة الله الكشياء المصورة لها . وإنما قال نسالى : والمص . كتاب أنزل إليك ، يمنى القرآن وفهسه ، لان القرآن البس شيئاً غير هذه الأربعة وتفسيرها لانه فسر فيه خلق السموات والأرض ، وتصوير هذا ولحكام صنعتها وترتيب الحلائق . وذكر فيه ملكه وقدرنه على الاشياء وكيف زمها بملكرته ، وأن كل شيء في قبضته . وسنم الله الذي أنف كل شيء ه (١) . وذسر فيه الألوهية ، وكيف أساط بنيوب الإشياء ومقادره وحكمته وعدله ، ونزه فيه ذانه عن كل ما يلعق بنيوب المخلوق من النقص .

الأولى . هو أنف الذي لا إله إلا هو عام النقيب والشهادة هو الرحم الرحم الرحم الله وقال في تفسير الميم وهو الإسمالناني و هو الله الذي لا إله الاهو الملك القدوس السلام المؤمن – المهيمن العزيز الجيار المتكبي (٢) الحميد) وقال في تفسير الصاد و وهو الحياليق البارى المصور له الاسماء المحسني ه (٢) . تعلقت هذه الصفات الئلاث بهو ، وهو كذاية عن الألف المحسني هي إشارة إلى الذات وفي هذا كناية .

وقد عبرت الفلاسفة(١) عن هذه الصفات بغير هذا اللفظ نقالت :

أن الموجودات أربع مرانب :ذات الله \_ تمالى وتفدست أسماؤه، وهو المباين للأشياء، ثم الدقل الكلى وهو الذى سموه المثال المجرد من الهيولى ، وهو الجامع للفضائل الإلهية ، ثم النفس الكبرى، وهى المستفرقة في الهيولى ، أعنى الجرم، وهي الحاملة لجئة العالم و بهذه النفس المستفرقة في قام الملك ، وتسخرت الاولاك، وحمى الكا وهي جامعة عندهم لصفات الملك و السياسة .

ودونها في المرتبة الطبيعية، وهي مستغرقة في الجديم الجرمي ، صانبة له ، ومن قبلها هو النصوير ، وجميع الصناعات .

وبحد اعتبار هذه الصفات الثلاث من الإنسان ، لأنه إذا أراد نمل

<sup>(</sup>١) المفر : ٢٢ .

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢٢.

<sup>(</sup>۲) المشر : ۲۲ .

 <sup>(1)</sup> وهذا النص اعتراف إبن مـر، بإفادته من أنداعة وواضع من الأنسكار لبئونة و هذه الرسالة أن معظمها مستمد من الأرالالتيويية المحدثة مع بعض التمديلات المضرورية الني النضامها محلية التوفيق .

<sup>(</sup>١) إن تأمل هذه المحطوات التدرجة في عملية إبراز المحلف إلى الوجود تحمل نفس النظام الذى شرحه ابن عربي في كثير من مؤاناته . ومثل هذه النظم الفسكرية محلور مبدأ قياس النائب على الشاهد إلا في حلات نحناج إلى تفصيل بيان .

<sup>\*</sup> قارن مفهوم الطبيعة لدى كل من أرسطو وابن سينا والنسترى ، ولاحظ الفروق الأساسية .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١، ٢٠

ومو اليوم الذي استوى فيه على العرش. ولا يحتاج إلى شرع معنى وغصيله إظهاره بالحركة والفمل ــ والرالخامسة فى اراهيم والسادسة فى الحبير، فهذه سنة أحرف على سنة أيام . ولذلك نقطمت الحركة والمدة في هذا العالم الأسفل عندنا على ستة، وهي الستة الأيام ، واليوم كناية عن اليوم الياني ، واذاك قال في يونس و إن ربكم الله الذي خلق عن الأيام ، لأن الر الني في يونس كناية عن اليوم الأول . والتي في هود الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام وكان عرشه على الماء ٢٠٠ دايلاً على تلك الآيام الستة وهي مدة ظهور ما في اللوح المحفوظ من مثال الحايةة . واذلك كني تبارك وتعالى عن الستة أيام في أوائل السور التي الحس فظهر ما فيه ، فق المدة التي تم فها خلق العالم، وهي الستة الاً يام التي ذكرها الله في كنابه . وإذلك تسكررت الراء في ستة مواضع، ليكون السابع هو يوم السكرن رالخام. ولهذه العلة سبقت اليهود فيه أي سكنت. في يوسف ، والرابعة في الرعد ، وقد كني -- تبارك وتعالى اسمه -فقال فيها و بدير الامر ، يفصل الآيات ، (٢) فند بيرالامر إحكام الكتاب. السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على المرش ٥ . والر النالئة فهوكناية عن ذانه ، والعرش كناية عن اللام وهو ألموح ، والر : كناية ذكر فيها أثر ، نقال في سورة هود ، بعد آيات يسيرة من السورة دوهو ولم كان ،وكيف كان . والمدة التي خرج فيها ذلك النال من العقل إلى الاستواء، وانقضت حركة الفعل بإذن الله .

والفرآن - نفسير وننيبه على جميع ذلك كله . وقد قيل : إن الصاد من مادق : وقيل (١٥١) أيضاً منى ذلك الخرج صدرك . . كتاب أول

القول على الر

اليك الا يكزفي مدرك حرج منه ١٠٠٠ .

عليه الخلن ، وهو عرضه \_ تبارك وتعالى اسمه . وأما الرا. فهي للتفصيل ، قد تقدم الكلام لنا في الألف واللام، وأن الألف إشارة إلى ذات الله تمانى.ودال عليه ، وأن اللام كناية عن لوحه ، وهو المثال الذي خلق فصَّال ما في اللوح بالقوة المتحركة ، أبرزه بهما إلى الفعل . والراء القوذ المظهرة للجركة الني بها تمام الفعل . وهي جرهر الزران ، وعزما تم الفعل . مردليل ذلك ما نص اقد تمالى في القرآن في قوله تمالى ، الركرداب أحكمت لأن الباري - تقدس احمه - لما دير الاشيار ، وأحكمها ، وقام المثال . والجركة انفطركل شيء، ولولا هي الكانت الأشياءكاءا شيئاً واحداً ، آيامه ثم مصلت ، ٢٧ قالا أم واللام مي آيات الكتاب، والراء النفصيل، ونطفه وأحدة

مأمنة الأثماء، ومقاديرها فوق الحركة ساكنة . حلمته في أم المكتاب. لا تغيير لها ولا تبديل ولا انتقال ما وهي الدهر اللهاهر . والقوة المحركة في أفق المثال، مثيرة للحركة . ما في \_المكتاب من الفطايا مفصلة لآيانه . وجملة ما في الـكـدّاب هو منال العام يزافيه وما يكون منا

T. T. T. L. T. T.

ذكياً في أنه يذكر سبت اليهود أي راحتهم في اليوم السابع ، ولايذكر أن ذلك أسبت الله سبعانه كما يستفد اليهود ، بل يكنف يذكر الاستواء على المرش دون تحديد لمفهوم (٣) رأى ني غاية الأهمية بالنسبة للتدبير والتنصيل . ويلاحظ أن ابن مسرة هنا بيدو الاستواء ، بما يدل على عدم النزام سرة أخرى بآواء المعتزنة في هذه النقطة

<sup>1.1.1.1.2</sup> 3. 6. (3)

لازمة للكلام، لأن الـكلام النافع هو الهادي الذي ينطق به عن علم، ويتحرى به الصدق ولذلك قالوا قرن به هذه الحروف . والـكلام إن كان عليه . وقيل معني وكيمص ، كلام يوجيه عالم صادق . وهذه الصفات عن جهل وكذب (كان) ضلالا وهي أضداد هذه الحروف .

#### القول على طه

رجه الأرض . وبفوله وكن ۽ خلق منه الأشياء ، وكمذلك قال في آدم رقبل: ﴿ إِنَّهَا كَنَايَةَ عَنَ الْعَامِنَ ، وهو الذيخلق منه آدم ، وكل مخلوق على وهو الذي ذكر اقه في هذه السورة فيقوله ﴿إِنْكَ بِالْوَادُ الْمُقْدَمُنْ طُوى(١) ، نأيا طه فقيل إنها كناية عن الطور ، وقيل عن طوى (طويا)، عليه السلام: إنه خلقه من تراب مم قال له كن ، و

الصادق، والهاء عن الهبا والهوا. ( موى )، والراء عن الربح ، وكذلك اللوح، والكاف من حروف السكن، والنون كذلك . والصاد كناية عن أنسم الله . بالقاف من حروف القلم وكذلك الميم والحاء أبيضاً مزحروف نهذه أربعة عشر آية رحمكذا ) . وهي أصول الأشياء كلها : ويحروفها تحت الـكون . وفوق ما ذكرنا أربعة : وهىالفلم واللوح والسكن و الصاد، وشوالهبا والريح والجو والماء والنار والنور والظلمة والعلين ، وهي واقمة وأصول الأشياء التي خلقت منها المخلوقات هو الهواء والعمى (العهاء) حدثت من السكاف والنون ، والصاد هو المسكان الذي حدثت فيه المحلوقات، وقال سهل عبد الله التسترى : إن جميع الأشياء المخلوةات(٢) إنما إلى أحرا

وقد قال بعض أهل العلم : إن معنى الر : الله الرحمن

## القول على كهيمص

وكسوته روحاً فظهر للسمع \_ والياء كناية عن ذلك الروح ، والعين \_ كناية عن العلم وهو المهنى الباطن الذي دل عليه ذلك الكلام . والصاد مو المكان الذي ظهر فيه الآثر من المؤثر . وكما أن تأليف العقل وتركبه من اللوح والقلم فيالمرتبة الآولى كذلاح النفس في المرتبة الثانية ، وتأليفها الامور الباطئة ، وهي قوى مفردة نفسائية ، ولذلك صارت للقوة الناطقة والأمرةوة ناطقة ، وحروف مؤلفة ، وروح عصورة ، وعلم مدلول تعالى ـ أواد الاشياء أولا فا حكمًا ورتبا وصورها ، ثم أظهر ذلك بأمره . وهونهاية الجلسين ومكانه. والنفس هي مثاله وصورته لأن الباري"-وهو جسم هواتى لطيف روحانى بالروح ، وهو الحامل بخيع الاجسام ، مو المكان الموامل لجسمه. ولذلك كانت النفوس كلها مرتبطة بالروح . من الكن والصاد . والكن فيه كنان : كل شيء وصورته ومثاله ، والصاد في المرتبة فوق الحروف ، فإذا أردت التعبير عن المماني ألفت من الحروف هي الهباء، وهي الحروف التي نطق الله بها من قبل الحاق. ومنها تألفت في الغيب مكتوبة عكمة مرتبة ، وبالركن أظهرها . والهاء بعد السكن الأنها مي علة أأكمون(١)كاء ، وأنت في الترتيب بعد الر ، والمر . والسكلام أما هذه فقيل : ـ إن معنى السكاف هي كام السكن ، وهي السكلمة التي تسبقه الإرادة والتدبير والعلم ، وبالقول يظهر جميع ذلك . والامور كلها

الجزء الأول تطبق رقم ٤ من ٣٨٠ وما بعدما حيث يعرض آ زاء ابن مسرة وابن هرب (١) انظر تعليق المؤلف على مذه السكامة في رسالة التسترى ( من الترات الصوف )

(٢) ق الأصل : المخلونات وق هذا نص صويح دال على تأثر ابن مسره بالتسترى ويبق بعد ذلك مفهوما كيف تأثر ابن عربي هو الآخر بالتسترى .

والسكي وغيرتم

## القول على حم عسق

معنى الحاء: الحقى، وهو الامم الذي خلق الله به السموات السبع. وهذا الامم ينقسم على سبمة أسماء كل امم منها حال في سماء وأرض بحملها ويمسكها ويفيمها إلى الأجل المعلوم في العسلم المسكنون. واذبال كافت الحوامين المنها بلا بالحق من والمال قرائل قوله ورما خلقنا السموات والأرض وما بينهما بلا بالحق من الله والمي كنياية عن الملك، لأن له تعالى في كل سماء وأرض قوة مالكة قاهرة، ومنا قائماً، ولو لا ذلك لما ثبت السموات والأرض. ولذلك قبل إن وحما قائماً، ولو لا ذلك لما ثبت السموات والأرض. ولذلك قبل إن الد في كل سهاء كرسياً، ولذلك قال تعالى، وقوله الحق () وله الملك من في المال شمىء عافى السموات والأرض إنما هو بهانين الصفتين: الحق والملك.

وقد نجد ذلك ظاهراً في المالك والمرانب وجميع الاشياء المحسوسة ، فإن الملك إنما يقوم جانين ــ الصفتين ــ أغني أن يكون الملك قاهراً قادراً عدلا مستعملا المحق والعدل (وحيث) لا قدرة به ولا استطاعة فسد ملكه ، وأملك رعيته ، كما أنه لو كان ذا قرة واستطاعة ولم يكن له عدل ولا حق إفسد ملكه ،

وكذلك الإنسان: جمل الله فيه هانين القوتين ليكون صلاحاله فى حياته وبعد بماته، فجمل فيه من قوة ملكه ما يقدر به علىملك جسمه ونقله ( لعلما وعقمله ) وضبط أعضائه، وهى الروح الحيوانى الحامل لجسمه، وجمل فيه من الحق وهو النور، وهو الروح الذي نفخ فى آدم. والدليل

وحدث من هذه الأشياء العرش والـكرمي والجنة والنياو والسموات السبع والأرض والبعار والملائكة والجن والإنس والحيوان والنبات

## القول على طسم وطس

أما طدم وطس فمداها: وحق طور سينا، إعظاما له، لانه الموضع الذي أظهر الله فيه كلامه؛ ومن قبله صدر الوحى إلى كل شيء، ولذلك قال النبي تيليج و أعطيت الطواسين من ألواح موسى ١٥). وكذلك في السور الثلاث الني في أواءلمها طسم وطس، فيها بدايات بسيرة خبر موسى مطه، سينا.

فمنى الطاء كا قلذا: طور ، ومنى السين: سينا، وممنى الميم: موسى . وقيل ممناه : أنه أقديم الطين الذي خاق رزه آدم عليه السلام، وجميع المخلوقات التي فى الأرض . والسين : قسم و بالسسموات به كا قال : و فورب السياء والأرض ، والسين : قسم و بالسسموات به كا قال : و فورب بها فى هذه الاربعة مواضع ، لان نزول أمره أبارك وتعالى كان على أربعة أنبياه ، وكان نزول أمره أبارك وتعالى كان على الامر و ظهوره إلى الطور ، وأفضى إلى إراهيم ، وأخذ منه سحنه وهو معنى قوله و طه به الطاه : طور ، والهاء إراهيم و نونه ، ثم نزل بعد قالك إلى الطاء كذا ية عن الطور كا قلمنا ، والسين عن عيسى ، و نبونه ، ثم طين ، فالطاء كذا ية عن الطور كا قلمنا ، والسين عن عيسى ، و نبونه ، ثم طيم كناية عن العادر كا قلمنا ، والسين عن عيسى ، و نبونه ، ثم طسم وهو نزول الأمر وإفضاؤه إلى محد عليه وعلى جميع النبين ، والميم كناية عنه .

<sup>(</sup>١) ني الأصل : الحواتيم

<sup>(</sup>٢) (٦) المجر: ٨٠ ، الدخان: ٨٦

<sup>(</sup>١) لم أحرُ لهذا الحديث على مصدر -وثق . (٣) الذاريات : ٣٣

والوعد والوعيد، لأن اللوح ليس شيئًا غير عدله وحكه الذي حكم، ذا إذام هو جماع هذه النلاث صفات . واقه تعالى جامع للعدل والحكم على أن ذاك الروح هو الحق، أن النفخة الن نفخ في آدم والدليل على أن ناف ولام، ومنم. الناف: مقدر واللام: العدل، والمم المثلثية، لان ألفام ذلك الروح هو الحق، أن النفخة الني نفخ في آدم هي قوله «كن، وهي هو الجامع لهمذه الثلاثة، لأن به يظهر الته تعالى قدره ومشيئته وعدله الاعتبار عدد الحق، أن النفخة الني نفخ في آدم هي قوله «كن، وهي هو الجامع لهمذه الثلاثة، لأن به يظهر الته تعالى علمه للعمدل والحكم من حروف الظلم كما قال سهل بن عبد الله (١) والظلم نا اينه من ثلاثة أحرف: ووعده الذي وعذ ، ووعيده الذي حنر •

والقدر قدران : قدر سابق قديم بجمل في اللوح المجفوظ، وقدر مفصل من القدر الأول المجمل . فالأول ساكن، فرغ منه، والشاني متحموك فأصل(٢) من الجلة الأولى . وقد كنى إلله تدسالى عن القدرين جميعاً ، نذكر الواحد، وهو السابق في دحم عسق، والآحرف تنبها إلى ذلك .

وعام الشهادة ؛ فمام النميب هو السابق وعام الشهادة هو العلم الأفضل المحيط بالـكونات النامة والموجودات التىظهرت وخرجت من الإمكان، وبرزت رورة ﴿ كَهِيمُص ﴾ والثانية في حم وعسق» ، لانالملم علمان : علم النيب، الى فى أوائل آلسور مرتين ، وكذلك العين شكورت مرتين ، أ-بدهما فى والنانى لاينفع فيه الدعاء . ولما كان القدر قدرين(ء) كرراقه مذه الحروف وأحدهما(٣) هو الذي ينفع فيه الدعاء، وترجى الإجابة ،وفيه استثناء، الميان، ولذلك قال تمالى د عالم الغيب والشهادة.

> هوالحق، دير الإنسان معاشه، وتهي نفسه عن القبيح كله، وآنار الحق قلبه، الـكلمة الى خلقه بها ، والـكلمة هي قوله دوقوله الحق ، فبهذا الروح ، الذي وعمل به، وساس الأمور، وميزها وخلصها.

ولو عدم ذلك النور لكان كالبائم. ولو عدم الروح الآخر لكان كالمجر الجلود.

الذين من قبلك » (١) . والدايل على أن الحا. من الحواميم كناية عن الحق، وممني ﴿ عسق ﴾ : ما أقول أعبد واسمم قولي ﴿ كَاذَلِكُ يُوحِي إِلْيِكُ وَإِلَّى وكذلك بوحي إليك وإلى الذين من قبلك ٥٠ وقبل حم وحمى حقما أقول، وذلك قوله وحم والكتاب المبين ما خلقنا السموات والأرض ومابينهما ذكره في أوائل مفدد السور السموات والارض السبع وأنه خلقهن بالحق وأما المين والسين فهما كذاية عن العلم السابق . والفاف قدره النافذ. إلا بالحق (٢) ، وكذلك باقى الحواميم السبع فافهم .

قال : تقددم قولنا في القاف أنه القدر في دحم عسق. وأنه حرف

(٤) في النسي وكما ۽ زائدة .

<sup>(</sup>١) الشورى : ٢

て: リタリ(て)

<sup>(</sup>۲) ادامها منسول ويجوز أن تكون و ناصل ، هذا ، يمهني متميز من الجلة الأولى . (١) سهل بن عبد الله التسترى مونى كبير من موفية القرن الثالث الهيوى توفى ٢٨٣ ه وقد نشر الحمة في بعض ءؤاتاته في جزئين بعنوان و من العراث العموني ﴾ (٣) الإشارة للندرين اللذين محدث عجماً •

الحركة والكون وصار الكاف أعلى وهر موضع مندفع الحركة والآمر . وأن الكن مثال العالم . وأن الأشياء كلها الموجودة المحسوسة إنما حدثت بين البكاف والنون ، ولذلك جمل الله النيون آخر الحروف التي أفسم انقه بها . والذون نهازنها ، وهي آخر آية من آيات البكتاب .

قاامكاف أول الحركات، وهي يده ظهور المقدمات من أول النصف الثانى ، والنون آخره وقبل إن النون هي الدواة التي استمل القلم منها ، واذلك قال: ون. والقرام وما يسطرون به وقبل إن النون هو النور الاعظم ، وهو الفيب الذي استمل منه القلم علم الأشياء المكونة ، ودليل ذلك قول الله تمالى في هذه السورة : و أم عندهم الغيب فهم يكتبون به (١٠) ، أي يستمدون منه ما شاءوا كما فعلم القلم ، وقبل أيضاً : إن النون هو الحوس أي يستمدون منه ما شاءوا كما فعلم القلم ، وقبل أيضاً : إن النون هو الحوس الذي عليه قرار الارضين ، وهو الحامل للازض وما عليها .

## القول في ترتيب هذه السور

[نما كانت النون آخر آيات السكتاب ، لأن الروح الحامل اللارض المخيط الأرض خالف الروح هو الملكان الحامل لجيع الأجسام ، وهو النسم المحيط بالأرض ظاهراً وباطناً ، وهو الذي يستمد منه الحيوان بالاستنشاق فيحمل أجسامها ويقيمها ، وهو منتدل الطبايع ، مضغوط محصور يجمل الأرض ، فإذا ضنف طبع من طبا ، فتراولت . ولاناسمي و نوزاً ، لأن الذون هو — الحوت بعينه ، وصورته على شكل حوت ، وهو موضع الماء و الطبئ في أسفل السافلين ، وهو نهاية السكون ، وها المخرى ، والمائلين ، وهو نهاية السكون ، ومناهل الحرى ، ومن الماء و المامل لهذين الجسمين التقيلين و ما الله الماء و الأرض بلطافته ، وحامل لجشف الحيوانات .

ولما تكورت الميمات ، من أجل أنها للهاي ، والملك في كل شيء ، إليها وقا تكورت الميمات ، من أجل أنها للهاي ، والملك في كل شيء ، والميمات المخصوصة بالذكر مي الجوامع الأشياء ، ومي دعاجم ملدي عز وجل ، ولذ لك خصما بالشكري و مي خسة عشر ميماً . وتفسيرها وأديمة بحملون السموات الارض ، مانعس اقه وول عليه . وذلك أنه رتب أربمة بعلائكه بحملون المرش ، السبح و أدبعة بحملون السموات الاربع ذكرها وهذه الميمات السبح التي ذكرها في المواميم. والميمات الأربع ذكرها في السبح الأول . وكذلك اللام أيضاً ، تبكررت في مواضع كثيرة في الصنف الأول . وكذلك اللام أيضاً ، تبكررت في مواضع كثيرة ومي كناية عن العدل ، والمدل شائع في السموات السبح و الارضين وفي كل شيء .

وأما الصاد فتكررت في ثلاثة مواضع ، وهي كناية عن المكان (١) . والأمكنة ثلاثة : المحكان الأول المحيط بالسكل وهو موضع الإمكان . ثم المكان الثالث ، وهو الحامل السعود الأشياء ، وهو عصط بالسموات والأرضين السبع ، وهو المروح المحصورة في جسم هذا العالم ، وهو المندى ينفخ فيه اسرافيل . وقيل أيضاً لمن قاف كناية عن القرآن العظم .

#### القول على النون

أما و النون » فهى حرف بن حرف الـكن . لما نطق الله به وقام ، كان روحاً ومثالا لجيع المخلوقات . ولما قام كان النور أسفل، وهو نهاية

والصادهو الروح المخصوص فى جسم العالم ، هو مستمد من الموو المحيط بجسم العالم، الخارج عن جسمه، وهو الصور الذى ينفخفيه لمسر افيل. ولذاك أنى لمسرافيل فرقه فى المرتبة .

وديس ، كناية عنه بمن فوقه فى المرتبة الملائكة الأربعة الذين يحملون الـكرسى تكررت الميم قبل يس فى أـ بع سور : العشكبوت والووم واقمان والسجدة . وإلى هاهنا انتهت المملكة الفلكية .

ثم يعدهم الروحانية «ن » النورانيون الذين يتنزلون بالذكر والذهن هو الممقل السبكلي الذي خص الله تعالى به سه النفس السكبري التي في الكرسي الحيامل ، ومنه أعطى جميع من في السدموات والارضين من الملائكة والجن والإنس جزماً فعقلوا به ، وعلموا خالفهم وكنبي عنه في أربع سور نزل الذكر على أربعة أنبيا، وهم : أبراهيم وموسى وعيسي ومحمد صلى اقه عليه وعلى جميع النبيين

فاراهيم (عليه السلام) من التي فوقها ، وعيسى عليه السلام من الوسط، ومحمد صلى الله عليه وسلم من العليا ، وهي مما يلى الذكر الأعلى والنور الأعطم .

ثم فوق الذكر في المرتبة موضع المكن، وهو خروج الأمر من الذكر الأهلى وهوالغيب إلى النفس الكرى، وإمداده إياها، ولذلك جاء بعدها في المرتبة كهيمص، وهو آخر الذكر الأعلى وهي خمس آيات والأدفر إلينا الري وهي منبعث الحركة، وأنه قاع الأمر لإخراج ما في المثال الأول كا قدمناذكره. ثم المقام الذان وهو المحاد وهو الأعظم المحيط بالمحلى، وهو المكان الكلى وهو المكان المكلى الله الذال الذي المكلى الله المقام الثالث المكلى المقام الثالث المكلى وهو المكان المكلى وهو المكان المكلى الله الذال الذي المكلى المقام الثالث المكلى المقام الثالث المكلى وهو المكان المكلى المقام الثالث المكلى المقام المنالث المكلى المقام المعلى المكلى المكلى

والقاف بعدها في المرتبة ، وعي النفس الطبيعية المنبعة الساوية من النفس السكوى الفلكية بحو الارس وهي متعلقة ومتشبتة بالنسم الحامل المؤرض المطيفة بها وهي النفس الجيلة التي أخذ منها كل ما وقع تحت فلك القمر من الحيوان المتنفس وغيره جزءا ومن النسم جزءا آخر ، وألك الجزء من النسم وقوة له مثال ومكان . والقاف دو القدز ، وهو المنال ، ومرتبئه تحت فلك مثال ومكان ألارض و المقال القمر إلى مركز الارض و والقدز ، وهو المنال ، ومرتبئه تحت فلك القمر إلى هو بلائة وصورها أنتي تحت فلك القمر كلها . وكل ما تحت فلك القمر إنها هو بلائة وسواروح و نفس ، فالجسم منها هي الارض و ما علمها من الما ، الموارد و حواله منها هي الارض و ما علمها من الما ، والروح المحيط بها هو الهوا، و حواله بها ، والنفس هي القوة السارية المها ، الفلك في هذا الهواد و حواله بها ، والنفس هي القوة السارية المها

والنفس لا قوام لهما إلا في الروح، ومما لا يفترقان، ولذلك جملها في المرنبة - أحدهما ما بلي الآخر للمطابقة .

والنفس السارية في هذا الهوا. المحيط بكرة الأرض هي القدر المفصل إندى لا استقرار له ، وإذاك صارت الأشياء التي في هذا المكان في كون دائم وفساد سرمدي .

وغوق القاف في المرتبة الحواميم السبع . وهي كياية عن مثال كل قلب منها ، الحامل له ومثاله .

فالحاء مي الحق ، وهي الكلمة التي كان بها ، وهي مثاله .

والميم كناية عن الملك ، وهو الروح الحامـل لجسم السموات والأرض .والعالم للووح السارى في الجئة الكاية \_ أعنى العالم - إلى حضيض الأرض

والمبم هو المقام الرابع وعو المديثة الكبرى، وهى الإمكان الن كان فيها كل شيء من خير وشر وحسن وقبيع . ثم المقام الحنامس الألف وهي لرادة الله تعالى بها احكم ما شاء وبها خلق المخلق وهي أول الأشياء ظهوراً .

والحدد فقد حق مده والحدد فقد حق مده و ملواته على سيدنا محدد والم و ملواته على أسليماً كثيراً

الذين أثنى عليهم: ﴿ وَيَتَهُـكُرُونَ فَى خَلَقَ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ ، وبنا ما خلقت هذا باطلا . . ﴾ .

إجل، واقه، اقد أطلعتهم الفكرة على البصيرة، فشهدت لهم الساء والارض بما نبأت به النبوة ، أنه ما خلق حداً العالم المنضد المحكم الموذون باطلا، وأنه للجزاء خلقه، فاستعاذوا \_ مع إقرارهم \_ من الناو .فقالوا: و سبحارك فقنا عذاب النار» .

ونبه ـ عز وجل ـ وحصن وكرر ، ورغب فى كتابه على التفكر والتذكر والتبصر فوصل به وفصل ، وأبدى به وأعاد حسب ،وقع فاك من منافع العباد وإحيائه لفلوبهم .

## ١ - رسالة الاعتبار

بسم الله الرحمن الرحم مـلى الله على سيدنا عمد نبيه رسالة الاعتبار للفقيه أبي عبد الله الجبل رضى الله عنه وأرضاه

على نبيه، وأسأله السداد فى جميع الاكمور . على نبيه، وأسأله السداد فى جميع الاكمور .

ذكرت - رحمك الله - أنك ترأت في بعض الكتب أنه لا يحد المستدل بالاعتبار من أخفل العالم إلى الأعلى الا مثل مادات عليه الآنبياء من الأعلى إلى الأسفل ، وتعطلت إلى تحقيق ذلك وتمثيله .

المستهمرين،الذن أنى عليهم: ٥٠٠٠ويتفكرون في خلق السمواتوالأرض ما خلق من شيء موضوع للفـكرة ، ومطلب للدلالة . وقال في أوليائه السموات(~) والارض وما خلق اقه من ثبي. . . ، (١٠) . فتبين الك أن كل بصره ما لحظه بعينيه . قال الله – عز وجل - و أو لم ينظروا في ملكوت بنا ما خلقت مذا باطلا ،(١٦).

باطلا ، وأنه للجزاء خلفه ، فاستماذوا – مع إفرارهم – من النار . والأرض بما نبأت به النبوة ، أنه ما خلق هذا العالم المنضد المحسكم الموذون أجل، والله، لقد أطاهة م الفكرة على البصيرة، فشهوت لهم السلم فهالوا: د سبحانك فهنا عداب النار ٢٠٠٠.

وقال: حتى إذا جاءوا قال أكذبتم بآياتى ولم تعيطوا بما علما؛ أم ماذا وعنه يسألون . قال: ﴿ يَدْرُ الْأَمْنِ يَفْصَلُ الْآيَاتِ لَمَلَّهُ كَالِمُ لِوَقَاوُنُ (٩) ينبئون آأناس ويبينون لهم الامور الباطنة ، ويستشهدون عليها بالآيات من منافع المباد وإحيائه لقلوبهم. وبعث الانبيا. مسلاة الله عليهم ويركانه الظاهرة، ليبلغ الناس إلى اليقين الذي عليه يثابون وبه يطلبون ، والتذكر والتبصر أوصل به وفصل، وأبدى به وأعاده، حسب موقع ذلك وزبه – عز وجل – وحض وكرر ، ورغب فى كتابه على التفكر کنتم تعملون که (۰) .

بسم أنله الرحمن الرحيم وصلى أقه على سيدنا محمد نبيه رسالة الاعتبار للفقيه أبي عبد ألله الجبلي رضي الله عنه وأرضاه

سلام عليك ورحمة الله ، قانى أحداليك الله الذي لا إله إلا «و وأصلى على نبيه ، وأسأله السداد في جميع الأمور

بالاعتبار من أسفل العالم إلى الأعلى إلا مثل مادات عليه الأنبياء من الأعلى ذكرت و رحمك الله وأنك قرأت في بعض السكتب أنه لا يحد المستدل إلى الأسفل، وتطلعت إلى تحقيق ذلك وتمنيله.

اعتبارهم، وأبصار فلوبهم تقاب في الأعاجيب الظاهرة المسكنونة المسكشونة لمن رأى(ب) المحجوبة عمن تاهي و وقولي عن ذكرنا ولم يردإلا من خلقه ، ثم جمل – عز وجل – كل (أ) ما خلق من مهائه و أرضه آيات دالات عليه . معربة روبيته ، وصفاته الحسني ، فالعالم كاه كتاب . حروفه قدره فشهدوا لله بما شهد به لنفسه ، وشهدت له به ملائدكمه ، وأولو العلم المماده المقول التي هي نور من نوره ، السمروا بها أمره ، ويعرفوا بها اعلم – وفقنا الله وإياك – أن أول ذلك أن الله عز وجل إنما جمل كلامه، يقرأه المستبصرون بعيان الفكرة الصادقة على حسب أبصارهم وسمة 

٢ - رسالة الاعتبار

<sup>(</sup>ج) منح : السماء .

<sup>(</sup>١) الاعراف : ٧

<sup>(</sup>٣) نفي المدر (۲) آل عمران

<sup>(</sup>٤) الرعد : ٢

<sup>(</sup>ه) النحل : ٢١

<sup>\* «</sup> لا والما الرسال من من من من المعاوط و كاميم . (١) في المحطوط فا كلمان ٢٠ (ب) اعتفوت درات

لا يخالفه، فتماضد البرهان ، وتجلى اليقين وأفضت القلوب إلى حقائق الإيمان .

فبهذه الطريقة التي دل عليها الكتاب وأرشدت إليها الرسل يكتسب النور الذي لا يطفأ أبداً و وستفاد البصائرالصادنة التي بها اقترب المتقربون من ربهم ، ووصلوا في الدنيا والآخرة إلى المقام المحمودين غيرهم ، وعاينوا الفيب بأبصار قلوبهم ، وعلموا علم السكتاب ، فشهدت قلوبهم لمه أنه الحق قال الله تمالى : و أفمن يعلم أنما أنول إليك من ربك هو الحق كن هو أحمى ؟ إنما يتذكر أولو الألباب الذين يوفدن بعهد الله ، لا ينقضون الميئاق ، إلى قوله و ويخافون سوء الحساب، (۱)

ثم ختم السورة وعدد الدكلام كله إلى ةوله وويقول الذين كفررا لست مرسلاء قل كني بالله شهيداً بينى ويذكم ومن عنده علم الكتاب،(٢٠). ولا يصل بشر إلى معرفة علم الكتاب حتى يقرن الحجر بالاعتبار،

ويحقق السباع بالاستبصار – جملنا الله وإياكم من الموقنين المستبصرين. فأما تمثيل هذا الإستدلال من أسفل العالم إلى أعلاه فله أشلة كثيرة. ووجوه شتى كاما أفضى إلى مخرج واحد ، فمن ذلك أن ينظر الناظر إلى عوداً مواناً لا حياة به ، ونظر إلى حركة الغذاء فيه مندفعة إلى أعلا من عروب أسفله ، ففصلة على أقسام ، قد غذيت عليها ، فلا تعدوها من ضروب تخنافة : عود رقشر وورقة ونوارة ونمرة ونواة . ونظر إلى ذلك الغذاء فإذا هو صاعد علواً ، وأخذ عرضاً فقال : إن طبيعة الماء تتحرك سفلا،

فنبأت الرسل عن أم الله تعالى . وافتتحت بالأعظم فالاعظم . والأول فالأول في الصفة . فدلت على الله عز وجهة . وعلى صفائه الحسنى وكيف بدأ خلقه وأنشأه ، واستوى على عرشه ، وكرسى ملسكو تهوسهاوا، وارضه إلى آخر ذالك ، وأمر أا بالاعتبار لذلك ، وأشاز (د) إلى البدو فيه من آيات الارض كقوله تعلى : ويأبها الذاس اعبدوا اربكم الذى خلة كم من آيات الارض فراشاً والسها والذين من قبلسكم لعلم المرخرج به من النمرات رز وأ ركم ، وواها والسها ماله واخرج به من النمرات رز وأ ركم ، وواها والسها ماله ويأبها الذاس القوا ربكم الذى خلة كم من نفس واحدة ، (۱) وقوله تعلى وياهم الذي خلقكم من نفس واحدة ، (۱) وقوله المن القوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة ، (۱) وقوله وله الله المن المناس المن

فالعالم وخلائقه كلمها وآياته درج يتصمد فيها الممتبرون إلى ما في العلا من آيات الله الديمي . والمترق إنما يترق من الاسفل إلى الاعلى فهم يتحقون بتصمد العقول من مقامهم سفلا إلى ما انتهت إليه من صفات الانبياء من الآيات العلا . قإذا فريكر وا أبصروا ، وإذا أبصروا وجدرا الحق واحداً على ما حكمت الرسل عذيهم السلام . وعلى ما وصفوا به الحق عن الله ، وأنه متفق متصادق ، لا اختلاف فيه من حيث ما أنبته ؛

فوجدوا الاعتبار يشهد للنبأ فيصدقه ، ووجدوا النبأ موافقاً الاعتبار

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٠٠،

<sup>(1)</sup> الناء: ١

<sup>(</sup>٢) الأنهام: ٥٠

<sup>(</sup>١) إنداريات: ٢٠٠٠ (١)

<sup>(</sup>۱) الرعد : ۱۹/۱۶ (۲) الرعد ۲؛

نقال هذا فلك محيط، فلك النفس، عالم النفس، فوجد مكان المـكرسي لها بحركتها كاحملت هذا الجسم الحيواني ونقلته وأحاطت بظاهره وباطنه في الفهم والتصرف هي المحيطة يجسم هذا المالم فوق السهاء السابعة ، حاملة النفس الروحانية الشريفة التي أرى سايرالاشياء تبعا لها وأرىكل شيءدونها وحى الروح الحيوا انتآللتصرفتذات السدح والبصر والحوكة والفهمفقال حذه ذلك ، وجد في الاسفل شيئاً خامساً هو أشرف من هذه الاربعة وأرفع ، المدير لها فرتها وعيطاً بها ، فلما جال في أسفل العالم يطلب الدليل على مافوق والضرورات والتسخير ما انرم ما تحتها سواء . فوجبالشهادة بالفطرة أن طرائفها مشاكلة لمابدأبه الاعتبار من نبات الارض . قدلومها من التأليف ذات أجزاء ونهايات وحركات مزمومة مسخرة لا نصرف فيها ولا تعدو فليا اعتبرها فإذا مي أشخاص ذات أشكال وجهات مختلفة وأنوأن مختلفة الأربع ، فإذا هو فوق الساء ساء وفوق السهاء مهاء دلت عليها الأفلاك فارنقت الهمة الباحثة إلى السهاء الأولى ، فقال لعل هذا منتهى هذه الطبائع ني اختلافها ، المصرف لها عن طبايعها فوقها وبحيطاً بها ، وأعلىمتها وأكبر سراها وأن يفر ببصر قلبه إلى ما ورأها ، إذ وجب أن يكون المؤلف لها يماوز بفسكر م هذه الأشياء ، طالباً لهذا الذي أوجب في شهادته الفطرة ونظر إلى النار فانتِفت منها ، وإلى الهواء ، فانتنى . فاضطرء النظر إلى أن المسخرة بما فيها من الشمس والقمر والنجومإلىسبمةأفلاك ظاهرة للعيان . نظر إلى ألماء فانتنى عن هذه الصفة . ونظر إلى الآرض فانتفت منهـــا ، ومكان الروح فأكمأ محيطأ موجوداً لحس الفطرة فوق السهاء السابعة

> الماء عن طبيعته الن هي ضربه ، فلم نجد شيدًا يتحرك بطبعه علواً إلا النار، فليست هذه العركة المتصمدة عن طبيعة ، فوجب ثم شي.(ه) آخر أزالـ(و) فسلم أن الماء نار رفعت الماء على مند حركة الماء .

ليس في طبيعة الما. ولا النار التقسيم ولا التفصيل ، فنظر إلى ذلك الذذا. ونظر إلى تقسيم ذلك الغذاء وتعديله عن مجاريه ومستقره ، فعلم أن العروب المختالفة من عود صلب، وغصن رطب، وورقة رخوة، وثمرة الذي هو ما، واحد في أرض واحدة وهوا، واحد، وهو بنفصل إلى تلك والطموم والأرابيح وتستى بماء وأحد، ونفضل بعضها على بعض في الاكل لينة ونواة لطيفة، وقشر ونبات ، ونوراة عتلفة الالوان والجسات فعلم أن الماء والناز ليس معها إلا الهواء والارض ، فلم يكن في طبع واحد والتصاريف المختلفة شيء ونظر إلى الماء والنار والارض والهواء فإذا مي من هؤلاء الاربمة من التفصيل شيئاً ولا للتقليب عن طبيمة هذه المحائب أضداد لا تأتلف من قبل أنفسها ، فوجب مؤلف بين هذه الاضداد مِردها مقسم لهذا الفذاء في طبايعها ، روجب مفصل لهذا الوذاء عيل لهذه الضروب عن اختلافها الذي هو طبعها إلى الإئتلاف الذي هو خلاف ذاتها . ووجب على أطوارها، فوجب أن المؤلف لهذه الاضداد المتنافرة والمسلك لهذا الفذاء في هذه الجمات المختلفة ، والمحيل له إلى هذه الانواع المتشتتة ليس بذي منرورة ولا طبيعة محصورة كهذه المطبوعات ، لأن الطبيعة المحصورة الواحدة لابحي منها لملافعل واحد وحركة واحدة،ولونواحد لان الطبيمة المحصورة لها من غيرها حاصر ، وعليها من نفسها دليل الفقر · Stall

<sup>(</sup>٠) جنج : خيدا

<sup>(</sup> و ) اخ : زال

إنما ذاتها الحركة والإنفياد للمفل فإنها مأمورة . ووجدت قائمة الحركة والحياد والحياة عون أن تكون ذات عقال فتكون حيثة مسلوبة الاختيار والنصريف . وهي قائمة الحركة والحياة ، فنم أنها والعقل سيان وأن الحملها الحركة والحياة من ذائها . وأن العقل مركب فيها من فوقها . هو يملسكها ويصرفها ، ويقلب حركانها ويزن لها إرادتها وبحملها على اختياره دون اختيارها ، وجب أنه أنها منها وأعظم وأشرف .

فوجب بحس الفطرة قوة محيطة بالىفس الكبرى مطابقة لها، هى على منها وأشرف من قبلها بتفضل التدبير والتعديل فيها وفى العالم المحمول عليها . وعزبا يكون العهم والعلم والبصائر والبرهان كله، فقالوا هذا فلك العقل . عالم العقل ، قوجدوا مكان العرش \_\_ وموضع المقادير العلا والمشيئة البكيرى، فسبحان الله رب العرش العظيم.

م نظر الراحت فأحكم النظر فإذا الممقل مطابق لهذه النفس الحيوانية. عصور معها، قد أخذت حدودها وزمامها، ولذا هو مع شرفه وفضله ويصفو وركدر، وإذا الآمات تأخذه والحواطر تقع به من غير ذاته، ومن حيث لايمام، قإدا علامات العجز والتذليل والمملكة كامها قائمة زد، بزية عليه، وإذا فوقه مدر قد جعل له قدراً يناية وحداً، وأطلق عليه الحير والشر والخاطر والعارض من حيث لا يعلم، فوجب ضرورة لازمة أن فوقه مالكا له ولجيع ما تحته، إذ جميع ما تحته دونه.

ننظر في ذلك المالك الأعلى: أمحدود هو ؟كما أن جميع ماتحته محدود بعلم بجدوده مطالباً للعلم كم طابق العقل النفس وكما طابقت النفس ( أو أن حدود، ) بآثاره وآيانه النازلة على العقل،وعلى ما تحته نزولا لا يمتنج

> ولايمكن أن تـكون هذه السموات السبع بثقلها وعظيم أجرامها حالمة نفسها ولا يمكن أن بسكون سأملها إلا أعظم منها إساطة وأوسع سعة وأعلى علواً ولا يمكن في شهادة القلوب أن تبكرن هذه النفس العظيمة والروح المحيطة السكيمري تحت مذه الأشياء الأرمنية الموات . غال ـ عز وجل -وثم أرجع البعمر كر تين ينقلب ١٥) يرجع الناظر بيصره فإذا هذه النفس مالزم هذه الطباؤم المؤلفة الى هي بحزاة في الحبوان، مفصلة موفوفة على الروسانية الى هي أشرف من هـنـه القوى الأربع الطبيمية قد لزمها نحو والعبودية والذلة، موسومة بسمة العجز . قد جعل لها فوة لا تجاوزها ، حدود لا تعدوها . عصورة في نهاية لا تجاوزها ، مزمومة بزمام التسخير عاجزة عما ورامعاً . وإذا بالآفات تاخذما من حبث لا تعلم ، ولا تمتنع فهی تنام و تذهل و تألم و تسلم و تسرونجزن ، وهی مع ذلك ، فهی تنشو من صغر إلى كبر، وترجع من شبيبة إلى هرم، فيأخذما النقص والزيادة والفلة والسكشة وساير الأعلام الدالة على المملسكة والعبودية فلما وجب على هذه النفس المفصاته من النفس الـكبرى ذلك، وجب أن ذلك لاحق والتذليل والعجزمالزم ما نحتها ولزمها إنحصار الناية والحد بطايقتها (طافاتها) لأصل الشيء حكم واحد ضرورة ، فلزم ذلك النفس الكبرى من التسخير المحدودة رحملها إياه. ووجد على هذه النفس مع تصرفها زماما لم يهمل عنها مع فصلها على مالا تتصرف تصرفها . قد جمل اتصرفها غايات ، إذا انتهت إليها أقرت بالعجز ، ورجعت غامرة مقرة ، وأنتها خواطرها ونواياها من قبل غيرها ، ووجدت آثار التسخير والملك ينبه فيها ، فعلم أن فوقها غيرها، وأبتني لذلك الغير أثر في السفلي يستدل به فوجد هذه النفس

فاقيته بنفسك و أبصرته بيصيرةك وطائمت ساحة قربه بترقيك إليه من السيل الذي فتح لل تحوه . فأراك ملكرة كاه مزموماً بزمامه ، مخطراً إلى إرادته ومشيئة ، لا حاكم فيه غيره ، ولا مسلك فيه اشى، مضطراً إلى إرادته ومشيئة ، لا حاكم فيه غيره ، ولا مسلك فيه اشى، دون إذنه — سبحانه الواحد الحالق المحيط المقيم على جميع ما خلق ، الذي يمسك السموات والارض أن نزولا ، الفمال لما يشاه وتمالى علواً كيواً .

فهذا مثال من استدلال الاعتبار ، وهو الذى دار علميه وابتغاه المتنضون المسمون بالفلاسنة بغير نية مستقيمة فأخطأوه، وفصلوا عنه، فناهوا في الترهات الني لا نور فيها : وإنما وأوا أمنل ذلك شيئاً سمعوه، أو جدوا رسمه إثارة من نبوة لمبراهيم صلى الله عليه وسلم في اعتبار خلائق الملكوت للدلالة على باريه . فأردوا تلك السبيل بغير نية فأخطأوها .

وجاءت ؛لانبياء صلوات الله عليهم فقالوا : لن و ربكم الله الذى خلقـكم والذين من قبلـكم » واحد(١) حق لا شريك له و ليس كنله شي.» وهو(٢) أعظم من كل شيء، وهو الحيط بكل شي. لا تأخذه الأقطار.، ولا تحيط به ولا تدركه الأبصار ، لانه لا نهاية له ولا بداية . وهو

أو يطابقه فى حن الفطرة فلما ارتفع المتعالى الآكر عن ساشرة المحدود وارتفع عن عرش المحدود رعن مثال المحدود، ووجبت له إساملة فوق كل علو . فخرج بذلائ عن الاوهام ، إذ الاوهام كل إساملة ولا شياء المدملة للاشلة . فالعقول محدودة ، فما كان فوق المحدود مطابقاً به ، عالياً عليه ، محتوياً له . فلا يمكن أن يسكون المحدود يحتوبه ، ولا يحتلف .

ولا جزء له ولا غاية له فلادخل في وحدانية وعلمية نتمالي الملاي الأعلى ولا جزء له ولا غاية له فلادخل في وحدانية وعلمية نتمالي الملاي الأعلى والدنقع عن الجنس كله إلا بالبراهين الدالة عليه ، والآزار التي رسمها في بريته ، شاهدة له بربوبيته ، فقام الوجود به إضطر ارا في حس المقل مع ينقصه ، إلا بغيره ، وتبين أن ذلك الغير لو كان مثل الأشياء الذي لا نقوم ينقسما لم يقم هو أيضاً بنفسه ، فوجب من كل بحث ركل جهة وجوب بأنفسما لم يقم هو أيضاً بنفسه ، فوجب من كل بحث ركل جهة وجوب بأنفسما لم يقم هو أيضاً بنفسه ، فوجب من كل بحث ركل جهة وجوب كل ما خلق بالذات والحال ، وهو مع كل شيء بالازمنة والهما والظهور، كل ما خلق بالذات والحال ، وهو مع كل شيء بالازمنة والهما والظهور، كل ما خلق بالذات والحال ، وهو مع كل شيء بالازمنة والهما والظهور، أفقر الاشياء كلما إليه ، إذكل أثر من تصريف وتاليف مملق بعضه ، أفقر الاشياء كام إليه وتاليفه وتاليفه أثراً من غيره ، ليس من ذاته ويجد به من المقول تفصيله وتقليبه وتاليفه أثراً من غيره ، ليس من ذاته ويجد به من المقول مثل ما جدت ما تحته من المقر إليه ؟ فيئذ وجدت ربك وخالقك ،

<sup>(</sup>١) البقرة / ٢١ ونس الكابة ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسَ أَعْبِدُوا رَبُّحُ الَّذِي خَلَقَـَكُ وَالَّذِينَ مَنَ

قبارع » . (۲) الشورى / ۱۱

الحسنى ما انصل بالاءتبار كانصال ما فيله ، وشهدت بجميعه الآيات . ونطقت به رشهدبعض ذلك ليعضه،ويدلها أوله على آخره وآخره على أوله ، ويمضد ظاهره باطنه وظاهره .

كلما لزداد المعتبر نظراً لزداد بصراً ، وكلما لزداد بصراً لزداد تصديناً وترفيقاً ويقيناً ولمستبصاراً .

ولم بأت نبأ عن اقد بيناً إذا وفى العالم آية دالة على ذلك النبا وليس فى العالم آية دالة على ذلك النبا وليس فى العالم آية دالة على نبأ إلا والنبوة قد نبأت به وقبت عليه. إما تفصيلا وإما بحلا ، فلما انفق البرمان ، وتصادق النبأ الموصوف بالأثر المفهوم . بحيفة به ، عالية عليه ، وأن عمى عنها ، ورام الحروج عن حوزتها خرج عن المكف كله ، فلم مأوى إلا الناوالسفلى ، لا تقطاعه عن ولاية اقله و وإن تمسكها ، فلم يكن له مأوى إلا الناوالسفلى ، لا تقطاعه عن ولاية اقله و وإن تمسكها ، على الفدمين ، ويثبتوا فى جوار اقله تعالى الذى كنف فيه أولياه على الناظرين إلى كنفه بابتفاه معرفته ، وعلت يهم الهم العالية السامية إلى جوار ربه ، والساكنة إلى الأمل المقود لهم بوعد و الصدق الذى كافوا بوعدون ه (۱) .

الأول قبل كل ذي غاية وذي نهاية وكل شيء دونه محدث محدود مفصل بذلك.

فأول ما خلق الرش والماء وكتب في عرشه جميع مفاديره وتضاياه . وما نجرى عليه إرادته فليس في العالم إوادة انيوه و لا شيء إلا بإذبه ، وعرشه محيط بالأشياء كالما ، عال فوقها زام لها . وتحت ذلك كرسيه الذي وسع السموات والأرض و عو حافظهما وتيمهما دون كانمة

وأنه استوی نملا فوق المرش، و دو أو سالم كلت عرشه في سته مع نمالیه و تقدسه ، وأبه خلق مذه السموان السبع كلت عرشه في سته أيام، و جعل فيا مسرا به وقر آمنيراً ، ونجوماً سابحة في آفلا كها . مسخرة على تقدير لها يوزن موزون لا يسبق شيء منها شيئاً وأبه خلق الازواج على تقدير لها يوزن موزون انفسهم و يما لا يعدون .

وأنه جعل كل شيء خلقه في سماواته وأرضه آيات دالة عليه، شواهد بريو بيته وعظمته وعدله ورحمته، وأسمائه الحسن .

من فسكر واعتبر منياً إلى ربى، وأيمر ذنك في نفسه وفي كل شي. في دزا العالم معه . وأن كل شي. دقير إليه . ،ضطر إلى ما عنده وهو قيمه ومسكة . لولا هو ملك وبطل .

مُ قَصُوا وَتَا بِمُوا وَشُهُمُوا ﴿ بِرَبِيوْ مِنْ سِهُ كُلُّ صَفَاتِهِ الْحُسْنَ وَأَسْمَا يُهُ

#### من الثرة المرضية في بمض الرسالات الفارابية(١) 1 \_\_ مقالة في ممانى المقل

ما يمنون به هو إلى التعقل وذلام أنهم ربما قالوا في مثل معونة أنه كان عايضون به هو إلى التعقل وذلام أنهم ربما قالوا في مثل معونة أنه كان عافلا وربما اقتنعوا أن يسموه عاقلا ورقولون إن العاقل محتاج لملى دين، عندهم هوالذى يظنون أنه هو الفضيلة، وهؤلاه أنا يعنون به العاقل من شر. ويمتنعون أن يوقعوا هذا الاسم على من كان جيد الروية فى من شر. ويمتنعون أن يوقعوا هذا الاسم على من كان جيد الروية فى استنباط ما هو شر، بل يسمونه ماكراً أو داهياً وأشباه هذه الاسماء. وجودة الروية فى استنباط ما هو شر، بل يسمونه ماكراً أو داهياً وأشباه هذه الاسماء ما هو شر البجتنب هو تعقل، فهؤلاه إنما يعنون بالعقل المهنى الدكلي، ما هو شر لبجتنب هو تعقل، فهؤلاه إنما يعنون بالعقل المهنى الدكلي، ما يعنون بالعقل المهنى الدهقل .

وأما من سمى معونة عاقلا فإنه أراد به جودة الروية في استنباط ما ينبغي أن يؤثر أو يجتلب على الاطلاق، وهؤلاء من وقفوا في أمر معونة أو أمثاله بأن يراجعوا فيمن هو عاقل عندهم هل يسمون بهذا الاسم من كان شريراً ركان يستعمل جودة رويته فيها هو عندهم شر توقفوا واهتنعوا من تسميته عاقلا فإذا سئلوا عمن يستعمل جودة رويته في فعل الشر هل يسمى داهياً أو ما كراً أو ما أشبه هذه الاسماء، لم يمنعوه هذا الاسم.

فيؤساً للفافلين والذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري ه(١).

وذلك فضل لله يؤزيه من يشاء . واقه ذو الفضل العظيم ٢٠٠٥ . تمت زسالة الاعتبار بحمد الله ومنه

وعلواته على محدواله

(۱) تحقیق فردریك دیتریمی س ۴۹، ۴۰۰ (۱۰)

عمد کمال عینم من الزات الصوفی داراسمارین داراسما مین

## ١ – « دراسة الحروف »

لقد سرت موجة الاهتهام بدراسة الحروف العربية والتأمل فيها ، كا سرت مئيرة ، واستعملت الحروف كعلامات للإحصاء والعد متخذة مكان الارقام قيها عددية ، ثم أصبحت رموزاً لحقائق فلنكية رياضية ، ثم صيفا مركزة لاسرار روحية يعسر التجدث عنها في ليضاح وتفصيل . حمما لقدأصبحت الحروف المقطمة مادة جذابة للبحث ، ذائمة الشهرة في المحيط الإسلامي ، حمى تناولها الفلاسفة المسلون على طريقتهم الحاصة . وكما تنبي الشيمة طريقة التأمل القبال في الحروف وأسرارها ، عكف الإسماعيلية أيضاً على هذا الماون من النأمل القبال في الحروف وأسرارها ، عكف الإسماعيلية أيضاً على هذا الماون من النأمل ممتمرين الحروف المقطمة في أول السور القرآ نية رموز النلسلة الائمة والحجيج (۱).

ولم يكن للصرفية أن يتجاهلوا هذا اللون من النامل العميق، وهم أهل الباطن والنعمق، وعم أهل الباطن والنعمق، وعناصة إذا علمنا أن الاهتهام بحقائق الحروف أعان على إنارته ماكان يدور من نقاش حول المها في القصودة من الحروف المقطمة التي تنصدر بعض السور القرآنية. فلو لم يكن هناك تراث سابق، للثما تراث مستقل تماما يدور حول هذه المماني التي يمكن أن تفهم من هذه الحروف المقطمة. إذ لا يعقل أن

<sup>. [</sup> انظر كناب الرشد والهداية [ ترجمه ايفانوف وضمنه كتابه ] Studeis in Early Ismailism .pp .33 ff.

يختلف اختلافا جوهرياً عما سبق من دراجات، سواءكان ذلك من حيث طريقة التناول، أو من حيث الهــــدف المقصود من هذه الدراسة والتأمل. فالصوفية الخلص لم يقصدوا إلى اعتبار القيم المددية للحروف، ولم يقصدوا إلى اكتساب السيطرة والتحكم في المادة، كما لم يهدفوا إلى رصدمذه المعروف لتحتل قادة سياسيين أو روحيين يرعون طائفة أو فرقة أو نحلة معينة.

فسلمة المجريطي المتوفى ١٩٧٥ – ١٠٠٤ م ، والبونى المتوفى ٦٢٧ ه ١٣٢٥ م – ومن قبلهم جابر بن حيان ١٦٠ هـ. أعلنوا عن منهجهم وغايتهم في الحصول على قوى إعجازية السيطرة على المـادة ، والقدرة على تحويل الممادن

الخسيسة إلى معادن نفيسة (١).

أما الصوفية فإنهم كانوا مجذرون من الجرى وراء مثل مذا الهدف الإيمانهم بأن الكرامات التي يتنضل الله عليهم بها خير لهم وأبقى من مذه الامور غير المؤكدة أو غير المأمونة العواقب .

وإلى مذا يشهر ابن عربى فى رساناه(٧٧) حيث يذكر أنه لا يجرى وراء أسرار الحروف أو خصائصها الطبيعية ، بل إنه مهتم بالجانب التأملى لا بالجانب العملى . وهو ينصح الصوفية بأن يلزموا الصمت بالنسبة للعلوم العملية لئلا يتهموا ولئلا تغتاط الكرامات بالسحر(٧٧) .

(۱) يظهر ذلك صراحة فركل من شمس الممارف للبونى / المقدمة،وفي لطائف الإثبارات له أيضاً [ مسكتبة بودليان بأكسفورد 262 Marsh ]. كما يظهر فى غاية الحكيم للمجريطي حيث تفكل الاقسام الاربعة التي يحتوى عليها الكتاب المتهاماً بالغا بالغالبات والقوى السحرية للمحروف .

(٧) رسالة الميم والواو والنون / ٧٠
 (٣) وإن كان الدكتور عبد الرحمن بدوى . يرى أن نظريات الصوفية ف =

يستمع المسلم لمل هذه الحروف تتلى جذه الطريقة التوقيفية المائورة دون أن تثور فى نفسه التساؤلات حول ممنى هذه الحروف .

ولقد قدمت نفسيرات عدة لهذه الحروف، لكن الجـــــدل لم ينقطع حول معانيها الحقيقية، التى تشكل معرفتها لدى بعض الصوفية معرفة حقيقة القرآن جملة (۱). والحلاصة أن لدينا في النراث الإسلامي دراسات ثمتى وتأملات عدة حول الحروف في جملتها، وحمول الحروف التي تفتتح بعض سور القرآن،ولكل نوع من هذه الدراسة طابع خاص تنميز به، وغاية تهدف إليها.

فعند البعض تكتسب الحروف في جملتها قبها عددية إذا أجيد فهم تركيبها وقيمها أمكن الندو بكثير من الحوادث، وهذا كما نراه في رسالة الكندى(٢)، ومنها ما عكم على الحصائص الصوتية من مخارج وحركات وما إلى ذلك، كما في رسالة ابن سينا .

ومنها ما نشدَفی الحروف خصائص تدل هلی النسب والمقادیر عن طریقها یمکن النحکمافی المادة ، کما فی رسائل جابر بن حیان ، ومن لف انه کالمجریطی والیه نی . . .

ومنها ما اتخذ الحروف رموزًا لأسرار تمثل أئمة وقادة للفريق الدارس كما في دراسات الشيمة والإسماعيلية .

وإذا نظرنا إلى الطابع الذي يمز دراسة الصوفية الحلصالحروف وجدنا أنه

<sup>(</sup>١)كا يظهر ذلك من تصريح الحلاج [أخبار الحلاج / النص العربي / ٩٥]

 <sup>(</sup>٧) جزء من هذه الرسالة التي تنبأ فيها إيزوال ملك المرب في تاريخ معين يوجد بالمتحف البريطاني 7473 Add

مباشرة، حيث يعتمد عليه العالم من خلال صفاته الحسنى بطريقةمرية غامضة. لكن العلاقة والمباشرة موجودة ومتحققة، بينها يبقى الله سبحانه منزهـــــا. بلا حدود(١).

ومن أهم النقاط التي تعرضها الرسالة التفرقة الحاسمة بين صفات الذات وصفات الفمل، اعتماداً على القرآن السكريم. وبهذه التفرقة أو صدباب العردى في الحلول أو وحدة الوجود. كدلك تؤكد الرسالة عدم احتجاب الله بالعالم، ونلك نقطة جوهرية تدحض المزاعم المتملقة محقيقة العلاقة بين اللهوالعالم في صور

ونجد في الرسالة آثاراً فلسفية كما يبدو من تعداد القوى النفسية وتعريف مصطلح والطبيمة والذي يمكن أن يرجع في الحقيقة إلى تعريف الكندى (٢) كما نجد فيها أفكاراً يمكن تلمس شيه لها في بعض مؤلفات جابر بن حيان (٣) المتوف عند فيها أفكاراً بمكن تلمس شيه لها في بعض مؤلفات جابر بن حيان (٣)

(١) يشرح عبد الرموف السنةالى [ ١٩٩٣ م ] مذه الفكرة في كتابه دقائق
 الحروف الذي ألفه تعليقاً على بيتين لان عربى عن العروف العليات.وقدترجم
 مذا المؤلف وقدم له بالانجليزية أرثر جونز .

A. Johns, J. R. A. S. 1955, pp .55 ff.

(۲) انظر رسائل ااکندی /۱/ه۱۰ [ ط ۱۰ الاعتماد ۱۹۰۰ ]. (۲) انظر حاجی خلیفة /کشف انطنون /۱۰/۹۷ رقم۱۸۰۴وقارن ص ۱۳۷ من هذه الافکار : تدرج عملیة الحلق بالقیاس الإنسانی کا یظهرمن کتاب الخسین الفصل ۲۱ ورقة ۱۲۶ [قارن بول کراوی / جابر بن حیان /۲/۴۵۲۹

 ٢ ، ٤ ، ص ٤٢٤ ] ورسائل جابر بن حيان تنضمن أفكاراً عائلا مثل وظيفة النور ، واختصاص الالف بالقوة المقلية الخ

> لكن ذلك ام يمنع الصوفية أن ينشدوا الاسم الاعظم فى القــــرآن بنية اكتساب قوى روحية على أسس دينية مقولة وكما نرىڧهذهالرسالة التى نشرها لاول مرة ، وكما يظهر فى التعليةات المتبعة

وأذا نظرناً إلى هذه الرسالة لم نجد فيها ذكراً للقيم العددية، ولا تنويها محوادث المستقبل، كما لانجد تلك النجليلات الطلسمية الملفزة والمتعلقة بطبيعة وأوزان وخصائص الحروف، كما فى غير ذلك من الرسائل.

ويبدو أن ما جذب سهلا وأمثاله إلى هـذا اللون من التأمل ما يمكن أن يتضمن من جوانب روحية نظرية بحته ، وما يمكن أن يوحى من الجوانب الاخلاقية ، وبخاصة إذا علمنا أن هذا اللون من الدراسة والتأمل يعرض الإنسان فى مكانة ممتازة للغاية ، ما يجمله أهلا للاتصال بالله ، ومما يمنح النجربة الصوفية

لقد وجدوا في دراسة الحروف على هذا النجو التأملى الصرف صيفة موجزة ومفسرة في الوقت نفسه لقضية الحانى عن طريق القياس المقرب إلى النفوس، كما ومكن عن طويق هذه الصيغة تقريب منهوم الصلة بين الحالق والمخلوق إلى الاذهان وبهذا اعتبرت الحروف بصورة ما وتمثيلا (تقريبياً) لفعل الحالة، كما عتبرت والحروف بضرورياً لعملية الحاتى ذاتها ، (١).

وفي هذا اللون من التأمل تعرز الملاقة بين الله جل جلاله والعالم واضحة

= الإنسان السكامل وقدرته على خوق العادات ... الغ. تعتبر تبريراً روحانياً الاعمال الصنعوية والنظريات العلمية الحناصة باستخراج علم سرائر الحليقة وبده الاشياء وكيفيتها [ انظر الإنساتية والوجودية / ٤٧ ، ٨٤ ].

(۱) قارن ما سنيون / Lo Passion , pp. 563 ff:

ويدو أن هذه الرسالة وقمت في د اسماعيل البغدادى وعليها بعض التعليقات سماما «زايرجا» ومنحها هذا الاسم فى كتابه هدية العارفين/ الجؤه الأول/ ١١٧٠ . أما من حيث الشواهد الداخلية النص فيمقارنة محتوا هاوأسلوبها بترائسهل أمكن النمرف هلى أسلوب الرجل وطريقته فى الإيجاز والإلغاز . والميانبذلك وصلت إلينا أقوال الرواة بأن سهلاكان من هؤلاه الذين عالجوا واشتغلوا بالمعانى

الصوفية الحاصة بالمحروف .
والرسالة التي بين أيدينا نسخة فريدة ، ولم يود ذكر نسخة أخرى فيما نعلم والرسالة التي بين أيدينا نسخة فريدة ، ولم يود ذكر نسخة أخرى فيما نعلم مرضية ومطمئنة ، وربما فضلت طريقة مقابلةالنسخ التي قد تتعدد دون فائدة علمية كبيرة . القد كان في سمنا أن نقابل نصوص هذه النسخة الفريدة ينظيرها في مراجع مختلفة والرسالة محفوظة ضمن مجموعة في مكتبه تشستربيتي بدبلن تحت رقم ١٦٨٨ وتتضمن المجموعة رسائل عدة للبوني ولا بن مسرة والمفخر الفارسي وغيرهم . وتتمن البرسالة بين رسائلي عدة البوني ولا بن مسرة والمفخر الفارسي وغيرهم . التي تبدأ ومالة التسترى ونتصف ١٢١، وتنتهي ونتصف ١٢١ حيث تبدأ رسالة التسترى ونتصف ١٢١، وتنتهي ومسطرتها ه وسطرتها و المطرأ .

وقد كتبت الرسالة مخط نسخ جميل وواضح للغاية، ولا تعلم شخصية الناسخ وإن كان يبدو من خصائص الحط والترقيم أنه حديث . ولا ندرى إذا كان الدين المنبت في نهاية الرسالة هو تاريخ نسخها أو تاريخاقنائها فقدة كرأسفل الصفحة الاخيرة من المخطوط عارة سنة ١٥١ بفتنايل الملك . ولم نوفق إلى التمرف على دلالة هذه العبارة الاخيرة، ولعلها اسم موضع . ويلاحظ أن الحط الندى كنبت به هذه العبارة مختلف عن خط الرسالة ويوجد عقب نهاية الرسالة مباشرة اختصار حرفى للكريمة وذلك تقدير العزيو العلم ، .

## توئيق رسالة الخروف للتسترى

من الملاحظاًن عنوان هذه الرسالة لم يرد منمن القائمةالتي ذكرها المؤرخون منسوبة لمل سهل، ومع فلك فقد ظهر لذا من الادلة ما يحملناعلى قبولها كاثر من على النحو اللدى ومسلت به إلينا، إنها — كنيرها من مؤلفات سهل — بحرعة من أقواله الموقة كما سيظهر بعد قليل، دونها وبوبها أحد تلامذته ممن حرصوا على فكر سهل وآرائه.

ويقوم موقف الاستيثاق من صحة نسبة هذه الرسالة إلى سهل هلى شواهد خارجية – عن طريق مباشر – وعلى شواهد داخلية من حيث نقدالنص أسلوبا وموضوعاً من الناحية الباطنية . وأول ما يفرض نفسه على القارى، هوذكراسم سهل فى أول الرسالة وفىوسطها ، وقرب نهايتها .

أما من حبثالشواهد الحارجيةفقد أمكن ثوثيق بعض ماورد بالرسالة بما ورد في تؤلفات سهل الاخرى(١)، وبما ورد في غهر ذلك من مراجع معتمدة(٢).وبمتار بَهُ بعض ماورد بهذه الرسالة ، وما ذكر في هذه المراجع تبين تطابق يكاديكون تاما .

(۱) مثل التفسير / ٦، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، . [ ط ١٣٢٩ م ] کلام / ١٣٠٠ ب ، ومواضع أخوى ، المعارضة والرد / ٢٦٦ ب

(۲) مثل اللمع للسراج /۹۸ [ ۲۰ عل القاهرة ] ؛ خواص الحروف لان مسرة / ۲۰ ا نئمس المعارف/۹/۱۰ ؛ مفتاح الجفر/عبد الرحمن البسطامي [منعلوط رقم ۱۲۳ علم و المقارف ۱۲۳ علم المارف /۹۲۱ علم و وقم ۱۲۳ عند الغرب المغرب المخافة إلى ما ورد من افكار منتثرة في كل من الحلية لا في نعيم وقوت القلوب للسكي، ورسائل ابن عربي وفتوحاته كما يظهر من التعليقات و ربعا كان ابن مسرة أقرب الرواة — من حيث الزمن — إلى النسترى .
 وربعا كان ابن مسرة أقرب الرواة — من حيث الزمن — إلى النسترى .
 الانه توفى بعد سهل بحوالى ست وثلاثين سنة .

واصللاح(٢)، وهي صيغة تحدث في الهواه جزءاً جزءاً ثم تنعدم وتنفد كذلك والفرق بينكلام الحاق وكلام الله تعالى أن كلام الحلق موضوع بانفاق ولا تذب اليد

بالهباء وهي الحروف، والهواء هو الحاملي المحروف. والحروف هي القوة المنفصلة عن غيه . والقوة القصلة لها هي الكن وهي المظهرة للحكلام، وهي المحيطة وكملام الله?) تعالىأ عيان قائمة وأنوارروسانية لائمة،وهي لمرادته ومعلوماته الروحانية المفردة، وهي آصول الاشياء؛ ولذلك قال 🗕 عز من قائل 🗕

وكهميص ، فقدم الكاف على الماء

الشيم، روحانية متألفة من قوى وروح، قد انفصلت من و الكن الاعظم ، الفلاسمة وطبيمة(٥) الشيء، وبعضهم يسميها نفساً ؛ وكلهم مقرون أنه أمر إلهي الذي قاله للـكل. فتلك الصورة الروحانية هي الـكلمة من الله الـكلون الشيء، وهي وقول الله \_ تمالى \_ كن(١)كذا وكذا لشيء ما فيكون إنما هو صورة حقيقة الشيء المكون، وهي الإرادة ٥ لكونه بناء على العلم المحيط. وتسميها مصور للزجسام حافظ لها، مانع من جميع الافات .

ولكن القراءة المثبتة هاهنا مستنبطة من تصحيع بإلهامش ، وإنكان ناقص الظهور د : النص هنا عسير القراءة وتوجد علامة خطأ أعلى كلمة وكونه و و العلم، ويمكن تأييد القراءة المثبته هنا بأنه لا يعقل أن يتمثل علم الفالمحيط كله في حقيقة خواص / ۱۹۳۰ وأحدة لموجود مفرد

## رسالة الخروق ه

ليتركب منها القول ؛ وذلك أن القول ينقسم إلى أقسام كثيرة، وكل واحد من قال سهل بن عبد الله في الحروف : إن الله بحسكته . جمل الحروف أمملا تلك الاقسام ينقسم إلى المسميات ، والمسميات تنقسم إلى الحروف ،والحروف بسم الله الرحمن الرحيم : وصلى الله على سيدنا محمد و٢ له وصحبه وسلم : تنةسم لى الهبا (أ) (١) وهي أصول الاشياء .

## (ه) الارقام تشير إلى التعليقات بمض النص .

(١) يسجل ابن مسرة (خواص الحروف وحقائقها وأصولها / ١٢٥) هذه الفقرة هكذا : ووقد قال سهل بن عبد قه النسترى : إن العروف هي الهباء، الملك. وإن الله تعالى ذكره وتقدست أسماؤه ــ جعلها ثمانية وعثىرين حرفا، وهي أصل الاشياء في أول خلقها ، ومنها تألف الامر (الاصل تألب) وظهر أربعة عشر منها ظاهرة ، وأربعة عشر باطنة فالاربعة عشرالباطنةهيمالتي ذكرها عليه وسلم، وأطلمه على غيبها ؛ لأنها حول مع علمه و تدبيره ،ومنبئة عن إرادته الله في القرآن في أوائل السور ؛ وهي التي أعطى الله سرها نبينًا محمداً صلى الله ودالة على حكمته . وكل حرف منها آية من آياته ، وصفة من صفاته ، فن أحاط يممرفتها فقد أطلع على ممنى من النبوة ، ا . ه

والنصل لبائ كان على نوعين: بالقول ، ثم بالنمل ؛ فالمقولات كلمها درحانيات، والمنمولات كلمها أحدث وحانيات، والمنمولات كلمها أجسام. وأصل الاجسام كلما الماء الذي أحدث

منه الاجسام بما يليها ، وهو أول الجواهر الظاهرة . فأما الارواح كلها ، فنمي الجسم الباطن الحنى ، وهو الروح الحيطة بالماء ، الحامل الكار، وهو الكان(١٠ ، وه اليه او ، وفعه السطت الحروف .

الحامل المكل، ومو المكان<sup>(1)</sup>، وهو الهواه، وفيه انبسطت الحووف. ولى من نأصل ك الحروف وأشرفها الالف <sup>(1)</sup> ثم الهواو، تليها الياه. وهي من الاقسمي. فالالف هي المقوة الناطقة، وهي جارية بأعدل الحركات وهوالنصب ولها خس قوى: العقل والذكر والفهم والفكر والتخيل <sup>(1)</sup>، فهذه جميع قواها والواو هي للقوة الحيوانية، وهي جارية بأشد العركات وأقواها، الذي هو العلك، إذ ليست خفضاً ولا رفعاً.. وله من القوى: القوة الباصرة والقوة السامة، والشامة والذائقة واللاسة والغضية والمحركة؛ فهذه سبع قوى. والياه السامة، والشامة والذائقة واللاسة والفضية والمحركة؛ فهذه سبع قوى. والياه القوى: الناشقة والماسكة والمخيلة والدافعة والقاسمة والمادية والمصورة والمولدة. القوى: الناشقة والماسكة والمخيلة والدافعة والماسمة والمورة والمولدة. فهذه القوى يفعل بها الذي ينعل فيها، وهي العمن والدو واليس والرطوبة. فهذه القوى يفعل بها الذي ينعل فيها، وهي العمن والدو واليس والرطوبة.

ك: مذا هو الامل غير أن الناسخ بثبت فوق الصاد حرف الجيم لتقرأ وأجل، ولكن ما أثبتناه يؤيده نص السراج (اللمع / ٥٠، ١٧٠ هـ القاهرة).
ال : كلة وانسية ، أضيف أهلى كلة ويشبه ، وحذفت الكلمة وإلى،

طبيمية، وأربع عفرة منها تسمى ونفسانية في م فإذا كان ماديها الهواء كانت

أرواحا وأنفسا، وإذا كان مادتها الماءكان إجساما.

م: الاصل أربعة عشرة . ن : شطب نصف كلمة و روحانية ، وأثبت مكانها و نفسا ، نية .

> وإن جميع الحسكمة والقدرة والإنتمان والعدل ، وجميع الصفات التى ومف الحالق تعالى بها نفسه إنماوجدت بهذه القوة، وبها تعلقت،وبها أحاط المكونات ظاهرها وباطنها ، وبها سميت ومسكونات . . وسميت هذهالةوة كتاباً للسكونات إلى الطبيهة \* ، وبهاكانت المكنونات .

وإن الله – تعالى ذكره، وتقديت أسماق دكره وتقديت أسماق والله منة انفرد بها عن الاشياء، وهي صفة ذاته وتفييرها قوله – تعالى ذكره وتقديت أسماق وبها ولم يلد ولم يكن له كفواً أحد ق . والثانية هي اللي بها فعل ، وبها أوجد ، وبها استجب ، وبها تسمى والله يكن .

قالاول أن هي وهو ، و هو ، هيط بجميع الاسماء السفات متملقة بالله . والله والجم لمل وهو ، و وهو ، هيط بجميع الاسماء والسمان ؟ والاسم الذي تسمى الله به هو اللهي خلق به الحلق ، وهو النور الاعظم ، والمحاب الارفع ، وهو المزيد ، وهو النيب ، وهو الإمكان (^) وهو و أم الكتاب ، وهو الامل الذي انفرد الكتاب ، وهو الامل الذي انفرد الله به في غيبه فقال : وعالم الفيب فلا يظهر هلي غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول طيح مد وفيه جميع هذه المقادير مجملة غير منصالة ، و وبالكن ، الذي دسول طيع مدام الفيب .

الاصل: إلى طبيمة.

و: الصدد / ۲، ٤

ز: الأصل . فالأول .

ح : الاقرب و ومایکرن ، ط . الجن / ۲۲ ، ۲۷ .

السدوات والـكرسى والعرش . وهى التسع الجسهات . وهى العروف التى النه عنها فى العروف التى الله عنها فى القرآن . وهو قوله وألمه. المص . الر . ق . ن . حم وهى حروف التلم والملوح والسكنى والصاد . و دالمص ، يجدمها وبعدها فى المرتبة وفى الشرف حووف الهجاء والهواء والجن والربح والعمار والظلمة والنور والناز والماء والعلم والسماء والإرمن .

کا آن کتاب المخلوق إذا کانت مادة حروفه — التى تؤلف ليظهر بها ما فى غيبه، وهو سره — هواء، كان قولا وكلاما، وإذا كان مداداً ، كان كتابا وصوراً مجسمة مرتمة ؛وكاص أن كتاب المخلوق دال على ما فى قوله، وقوله دال على ما فى غيبه وسره — كذلك جسم العالم بجميم أجزائه للبارى — تعالى — كالكتاب (٢٠٠)، وهو دال على قوله وكلامه دال على ما فى غيبه — سبحانه

لا إله إلا هو رب العرش السكريم؟ وليس يمكننا أكثر من مذا في الإيضاح لهذا السر ١٦٠ العظم لان فيه فساداً مبينا . °

وأشرف العروف كلها النسمة ، ومن نورها اكنست العروف جمالاوبها. وهي هـذه : ا . ل . ق . ح . ن . م . د<sup>ف</sup> ر . س . والاجسام الظاهرة دالة

ص : ورد فی کتاب البسطای ( عبد الرحمن ) مفتاح الجفر ورقة ٠٠ و ا ۽ کلمة واعلم ۽ بدلا من و وکما ۽

ع : ورد فى كتاب البسطاى سالف الذكر ( نفسالورقة ) زيادة نصها دفاذا فهم المتأمل هذه الاسرار المكنونة نطق بالغرائب .

ه يرتبط هذا بما ألهمار إليه البونى في خاتمة كتابه حيث قال إنه لولا خشية أن تذاع جميع الاسرار لرفع الاستار . ولولا قول رسول الله صلى افله عليه وسلم « إفضاء سر الربوبية كفر ، ، وقوله صلوات الله عليه و حدثوا الناس على قدر

عقولهم ، انظر شمس المعلوف / ٤ من ١٩٣٩ ، ١٠٤٠ وتقييدها عبارة اليون ف : لعلها او ك. الآن الدال لاترد في القيرآن مفردة ، وتقييدها عبارة اليوني شمس المعارفة اليوني الفقية و محكمة أ هرف العزوف المعجمة شمس المعارفة التوني الفقية و محكمة أ هرف العزوف المعجمة تم من نورها اكتست العروف المعجمة تم من مذه ا السروها المتست العروف المعجمة تم من مذه ا السروها المتست العروف المعجمة تم من مذه ا السروها المتست العروف المعجمة تم من من نورها الكنست العروف المعجمة تم من مذه ا الدرو

== ت.م.ك.ل. مس. والأحسام الظاهرة داله عليها وعلى شرفها. وهىالسبع السموات والكرسى والمعرش وهى السبع ( حكذا ) الجسمات التي كئى الله عنها في القرآن في قوله ممالى تعالى : المعس. المر. جم. كهيميس، طف، وإن لفط وطه، الوارد هنا يؤيد استبدال حرف الهال بحرف الطاء غير أن الغدد بذلك بختلف غازاً ،ا

# على عدد أيام الشهر، ألا ترى كمال القمر في الأربع عشرة منها؟

وكما أن منازل القدر في أقبول النور أربع هشرة (ه) مثرلة حتى يكمل ويضاهي الشمس ؛ كذلك السكمال للنفس والإنارة حتى تصير عقلا . ولم نما يحصل لها ذلك بمرنة هذه الأربع هشرة جملة التى أشارت هذه العموف إليها . وجداعها كلها هذه الثلاثة الاحرف : ألم . ولذلك قال.الله تعالى و ذلك الكتاب

لارب في

وقال: الر. تلك آيات الكتاب ش. فافهم وفكر فإن في ذلك لعبرة وآية الهم ، ألم ، المص الر ، الر ، الر ، المر ، الر ، الر ، كبيمص ، طه ، طسم ، طس ، طسم ، ألم ، ألم ، ألم ، يس ، ص حم ، حم ، حم ، عسق ، حم ، حم ، حم ، ق ، ن ، فهذه جملة التسع والعشرين .

## ماجاء في الاسم الذي في سورة

« يس ، عن سهل بن عبد الله التسترى قال : أنى رجل إلى أدهم إين ابراهيم (١٠٠ فقال له : ما تقول في يس ؟ فقال : إن في ديس ، اسما من علمه ومن دعا الله به أجيب ، برا كان أو فاجراً خ

ت : قرآن . البترة / ۴ من : استشهاد سهل منا لا عمل له لان هناك سورة مفتتحة بالر . تليهاقوله تعلل وكتاب أحكست آياته ، سورة هود / ٢٠٩ ه قارن البوف/ئيس/٢٩ه غ : هذه الفقرة يوروها البوني تماما [ شيس/٢ مس ٧٩ ]

## فصل في القرآن

القرآن هو الصفة(١٥)، وهو العلم وهو الذكر(١٥)، وهـــو النور، وهو الروح وهو يفصل بين النور والروح الأهل. وهو نوع والنسمة والنسمون اسما أشخاص له . وهو الجامع لها . واللقرآن راجع إليها(١٦) ــ اعنى إلى النسمة والنسمين قب . وهي جمل علمه ، وهي درجات الجنة . وتمام المائة درجة الوسيلة(١٧)، وهي النور الاعظم ، وهو المزيدالذي لاغاية له في وجود الإنسان وهي كلها واجمة إلى أربع عشرة جملة وهي : المص ، ر ، كهيمهممقن وهي العروف التي بها .

ولمـا كانت منازلول القمر أربع عشرة منولة ظاهرة ، وأربع عشرة بالهنة كانت المحروف أيضاكذلك فيها غيب، وهى التى فى القرآن ، ومنها ظاهر وهى باقى الحروف . وإذا تألفت جاه منها تسع ش وهشرون صورة

ق: الأصل: وتسمين . ر: الأصل: منزلة

to lland a inak ,

والنبات وإذا انتفر نورها في الأرض حيى كل ماعليها وتحرك . وإذا انقبض نورها أظلم الآفق وسكن كل ثبىء من الحيوان ونام.

وفي الفيدس حياة لبكل مافي الارض والهواء . وتور القدر وبهجة السماء . وفي وماتان القوتان اللذان لها مشبهتان بالنفختين اللتين ينفخهما إسرافيل فىالصور فرج الله ممه، ولا غريق إلا نجا من الفرق . ولامسجون إلا انطلق؛ ولاجاتع إلا شيم ، ولا عاملش إلا روى ، ولا خانف إلا أمن ، ولاعلى ميت إلا خفف ديس، الاسم الذي في الشمس . ولم يقرأ السورة أحمد، ودعا بها وهو مهمومإلا عنه هذاب القبر . وهذا كله من شرف الاسم اللدى فيها وكرمه .

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسايم كل الكتاب بحمد الله تعالى

داء، وأنت تملم أن فيه دواء دائك ، لكن لست تعلمه بمينه ، وأخذت من فتستممله على ما يجب؟ وكما خلق الله الداء ، خاق له الدواء [ الذي ] ينجع فيه كذلك لكل اسم من أسمائه شهى \* خاص يدعى به في ذلك الامرفيجاب من بعينه في الثنني، الذي هو خاص له ، أرأيت لو أتيت حانوت الصيدلاني ، وبك القوى . وذلك أنه يحيى البدن، وهو ينبوع الحياة والتنفس والعرارة . وهو من بدن الإنسان كالشمس من العالم التي بها "مام الحياة والنفور والحركة للحيوان جميع ما في الحانوت وشربته لدائك، ملكان ينفعك، حتى تقصد لدوائك بعينه — أصلحك الله — إن دعوت مجميع السورة ؟ قال ﴿ لا ، حَيْ تَدُعُو بَالْاسُمُ القرآنِ . وأشرف أحضاء بدن الحيوان القلبِ ، والقوى المحيطة بالقلبِ هيأشرف أجله . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم و لئكل شيء قلب ، وديس، قلب اللقرآن ، (١١٥) . فكفاك بذلك شرفا ، وبالاسماء التي فيها عظما ، إذ جملها قلب إذا دعا به في الشيء الذي مو له خامرغ غ . فقال له الرجل : أرأيت –

مجاميع رقم ٤٦، ورقة ٢٢٨) والاسم الاحظم يرد مكذا ,وقيد قوله تعالى،سلام غ غ : هذه الفقرة بأكلها مذكورة في كتاب والانماط ، للبونى (الحكوريال قولاً من زب رحم ۽ ولمذه الآية سر عظيم .

ينبين للشيخ الاسم الموافق للتلميذ فيأمره بملازمته حتى ينفتح له [ انظر البونى /. البونى من أن بعض المشايخ إذا دخل عليه تلميذ يريد السلوك أجلسه بين يديه وتلاعليه التسمة والتسمين اسما وهو ينظر إلى وجمه عند ذكره للاسماء حتى ¢ حذف كلمة و له ۽ حيث لا لزوم لما ومابرويه سهل هنا مطابق لما أورده

ئمس / ١ مس ٨٠ ] •ه النص منا فاسد إذ يقول : بها تمهام العياة والنهات والنشور والعركة

وأملعناه إلى ماهو موجود الان .

ب يمتنق سهل فى هذه الرسالة الرأى القائل بأن اللغة كسباللإنسان ومن
 بول كراوس / جاوبن حيان / با ص ١٥٩٥ عيث يعرض الأصل وتركيب
 الكلام . وقد قال جابر بن حيان / با ص ١٥٩٥ عيث يعرض الأصل وتركيب
 الكلام . وقد قال جابر بن حيان والاسم والكلمة أصول أوضاع الكلام المصطلح
 عليه افظر رسائل جابر بن حيان صعه عندة بول كراوس .

### וואל וענדם:

بن علم الهوقدرة وإراوته. وفرننس الوقعه بينذلك كلدوبين مخلوقاته. ويكاد بين علم الهوقدرة وإراوته. وفرننس الوقعه بينذلك كلدوبين مخلوقاته. ويكاد يعبر عن ذلك افظ واحد وهو والظهور ، أو و الإظهار في مواتبه المختلفة ، وقد عرف بعضهم فملا الكلام الإلهي بأنه وظهور أو إظهار العلم الإلهي لما في مورة جو امر روحية متميزة ، أو في صورة إلهام ووحي ، أو وحي ( ابن مسرة / جو اس و و . و . . . . .

ويطبق الصوفية في هذا الصدد مبدأ قد يبدو متناقعنا في حد ذاته، حيث يقولون من جمة: إن كلام اقه لايشبة كلام الإنسان، ومن جمة أخرى يقربون فهم حقيقة كلام الهو أخرى الكلام الإنسان من حده الماهية والصنة، ولكن مراقبه ومراحله المختلفة لها ما يناظرها في الكلام الإنسان ؛ فكا أن من الضروري لإحداث الكلام أدى الإنسان أن تكون مناك فكرة ، ثم سيل لإحداث الكلام، ثم نفس ووسائل خلالها تكسب مناك فكرة ، ثم سيل لإحداث الكلام، ثم نفس ووسائل خلالها تكسب الحروف أو الاصوات خصاصها، فكذلك في الجانب الإلهي ؛ حيث تسبق الحروف أو الاصوات خصاصها، فكذلك قدرته التي تحيل إلى الظهور، فالملم منه أنه أو طعه إرادته، ثم يقبع ذلك قدرته التي تحيل إلى الظهور، فالملم الإلهي نظه النكر الإنساني والإرادة نظه الميل والقدرة نظه أخذ النفس ورده

#### التعليمان

البياء كلة استعملت في الاصل لتدل على معنى النفاهه والحقارة وعدم الاممية والنفاهي في الصغركا تدل كذلك على العدم أحيانا كا في الفرآن الكريم
 الفرقان / ۲۲) ثم استعملت لنؤدى معنى كونيا يشرح هملية الحلق من حيث تحول غير المرق إلى المرق.

بواسطة النور [ بول كراوى / جابر بن حيان / ٢/ ١٥٤ هـ ٦].
وانتقلت الكمة إلى المجال الصوفي حيث اكتسبت خصائص روحية قاستعملت
لتدل على الطاقة الكلية الإلهية . ويستعمل ابن عربي الهباء في نفس الممنى الذي
يستعمله سهل ، بل إنه يذكر صراحة أن الإمام على كرم الله وجه وسهل التسترى
مما مصدر تحديد هذا الممنى [ فتوحات / ٢ / ١٥٤ ، ٤ ه ] وبالنسبة لكل من
سهل وابن هربي يستبر الهباء أصلا كليا روحيا قابلا للانبساط .

( انظر الممنى الاصلىائقرطبى /تفسير / ج١٢ /٢٢ طـ٤٤١ ؛ الزمنخشرى/ الكشاف / ٣ / ه٣٢ . وفى الممنى الصوفى انظر التهانوى /كشاف امسطلاحات • • • /٣ ٩ • ١٨٣٥ وكارك المرحوم الدكتور أبو الملا هفينى /

The Mystical Philosophy of lbn Aradi, p. 68

444

عيث يبطل كونها إنسانية ، صبح على هذا أن تنسب إلى السكلام الإلهى . أما إذا أريد بها مجرد حروف عادية ذات مقاطع معينة ، تنتهى بالتعاقب فإن ذلك منني من أساسه و انظر سهل التسترى / رسالة الحرف و ، به ويلاحظ أن النقاط الاساسية التى تفكل الميكل الهام لنظرية السكلام الإلهى فى التصوف يمكن تتبمها وتلسما فى دائرة علم السكلام فى الإسلام ، وأن توحيدهم بين السكلام والسلم الإلهيين قد يمتبر الجوهر الاسامى ولب دليل ابن حنيل على قدم السكلام الإلهى الإلهى المسام هل المسلم الالهم المسلم الالهم المسلم الالهم المسلم المسلم

كاأن المرتبين المختلفتين لنوعى الكلام الإلمى فى التصوف يمكن أن توجد أصولهما فى علم الكلام التكلام التشريعى والكلام التكوين. والأول أو امر ونواه ومواحظ وقوانين، والثانى حقائل وتعينات روحية ذات تشخص متميز ( انظر ابن تيمية / رسائل / ه ص ٨ وما بعدما، وقارن مذهب السائل أو مل ٨ وما بعدما، وقارن مذهب السائل أو مل ٩ وما بعدما، وقارن مذهب

ولكن الفكرة البامة التي تعرى إلى الصوفية ومن مائلهم من هؤلاء الذين عنوا بدراسة أسرار المزوف تتلخص في تأكيدهم أن القرآن ليس صفة إلية فحسب بل جماع أسماءالله وصفاته. وفرعبارة أحدهم والقرآن هو الصفةوهو العلم وهو الذكر وهو النور وهو الروح ووهو نوع والقسة والقسمون اسما أشخاص له ، وهو الجام لها ، والقرآن واجع إليها وهي جمل علمه ، .

ومن أدق النقاط التي نلاحظها أيضا أن الاسماء الإلبية أو الصفات التي تعالى عليها الاسماء تشير إلى الطاقات الإلبية وآثارها معاء حتى فى مرتبة القيرة، وبهذا المدنى مجرى قولهم المشهور والتدوين يظابق التكوين، ( انظر : زين الدين

(انظر ثبانوی /كشاف / ۲ مس ۱۳۲۱، ۷۲). ومن جمة أخرى فهم يؤكدون الفارق الجوهرى بين الكلام الإلهى والكلام الإنساني فالسكلام مجموعة من التراكيب والعبارات والسكلمات التي نتنابع ومجالها الهواء. ثم تنتهى وتتلاثى، بينما الكلام الإلهى له خاصية النبات

والدوام والتحقق الواقمي الملموس .

ويذكر صاحب اليده والتاريخ [ ج ١ ص ، ١١٤ ] أن دأمل الإسلام. مختلفون ، فزعم بعضهم أن كلام الله فيهل منه فهو به مشكليم وكذلك إرادته وحبه وبغضه . وقوله دكن فيكون ، تسكوين منه للشيء . والقول زيادة؛ قالوا لان هذه الاشياء أعراض تحل في مواضع لها معلومة ، وليس هو يمحل للاعراض . . . . وزعم قوم أن كلامه ليس من أفهاله ، وفرقوا بين القول والغمل . ولا يخفى أن الرأى الأوران عربي . .

ويجب أن ننبه إلى أن التمييز بين هذين النوعين يمكن أن ينلمس خارج المحيط الإسلامى إذ تجده مثلا لدى القباليين الذين ينصون على الفرق بين فسكر الإله وفمكر الإنسان ؛إن موضوع الفسكر الإنسانى يظل مجرداً ومعنوباً ، بينما يتعول الاولوليل وجود جقيق روحى ملموس .

.. ( انظر Jewish Incyl,. III,. p. 472)

والحلاف محتدم حول تأليف البكلام الإلهى من حروف وعدم تسكونه ، وإلى الاولوذهب الإمامان حنيل والحاسبى ، وإلىالثانى ذهب الحلاجوالشبلى . ( انظر:ماسنيون555 Passion, p. 565، والتمرف/١٨ — ٢٠، الانصارى

شرح الرسالة جـ 1 ص ٤٤، ٣٤ ) . رمذه المسألة تبدر في نظر بعض الصوفية تافهة عديمة الجدوى ؛ إذ يُمكن تبنى الإنجامين باعتبارين مختلفين : فإذا أريد بالحرف حقائق ذاتية روحانية خاصة

مذا إلى آخر نتائجه المنطقية ، حتى التسليم بوقوع الآعراض فى الذات الإلهية كما نقدهم فى ذلك البندادى [ انظر الفرق/ه ٧٠] حيث ينبه إلى أن كثرة الاعراض فى الذات الإلهية تمنوق كثرتها فى الذات المحلوثة . ويعشيف ابن كرام إلى رأيه فى الكلام التفرقة بينه وبينالقول : فالأول واحد من قبل الذات ( مثل ابن مسرة تماما ) والآخر مشكد متعدد . (قارن .

Bulliton, of S. O. A — S (vol. x 1940 PP . 841 — 42).

ويؤكد المسكى (قوت / ٧ / ٢٧) أن مناك تفاصلا بين الأمر وكن ، وبين الماضى وكان ، وكان النانى يشهيه إلى الذاح الإلبية كما في الحديث المنسوب إلى السيد الرسول صلى الله عليه وسلم وكان الله ولا هيء معه ، ومن المسير فهم الكلمة الإلهية له يا السخيص عام النبيء مستقل الإلهية له يا السخي أم النبيء والمؤلمية والاسماعيلية . والمناس الأفلاك ، أو بعض المناس الأثها والاسماعيلية والاسماعيلية والاسماعيلية والاسماعيلية والدائم ومي تشير إلى والسابق والذي والسابق المناس الأثها والمن المناس والنبون و مي تشير إلى والمنابق الكلمة إما لبعض الخاصة ( انظر أوبع رسائل المناعيلية / صفحات ٢٩ وما بعدما ؛ وقارن السجستاني [ أبو يعقوب] الينابيم المناعيلية / صفحات ٢٩ وما بعدما ؛ وقارن السجستاني [ أبو يعقوب] الينابيم المناعيلية / صفحات ٢٩ وما بعدما ؛ وقارن السجستاني [ أبو يعقوب] الينابيم المناعل من من ١٩٠١ . الشرة مفري كوربان مع رسائل اخرى ، طهران ١٩٩١ . المناعل المناه عن الله يارادة على ذلك الموجود الناني حسب نظرية الفيض لا يصدر عن الله يارادة مباشرة . ومن حيث تفصيل الجانب الاسماعيلي انظر:

A. S. Tritton, Theology and philosophy of the Iswmailis (j.R. A. S, 1958 p. 180)

وقد ذهب بمض الباجثين إلى أن السيلمين لمستقوا أفكارهم حول الكلمة وكن

٤ - وكن ، : نجمد ابن مسرة يتبع سهلا النسترى في اعتبار الكلام الإلهى المقول والممثل في وكن ، تحقيقا الذائبة الشيء والمكون وإخراجه إلى الفعل ، ويؤيد ذلك ابن عربي مع إضافة إيجابية الشيء والمكون في تكونه ، الفعد على أن الآية القرآنية (يس / ٨١) تذكر أن الديء يكون ، لايكون (بصيغة المبنى المعهول ) كا يفترض تفسيره سبق وجود العين أو الذات الذي توجه إليها هذه السكلمة (التي هي في الواقع فعل ) ويسجل ابن عربي هذا في أبياته الشهورة : ( فتوحات / ٢ / ٨٧ه ) .

فلو رأیت الذی رأیت ماقلت إلا أنا هو أنت فاهلم بأن الذی سمت منقول دکن، منه قد خلقتا نظاهر الامر أنت کنتا نظاهر الامر أنت کنتا لو تکن سمتا او قال کن لم تکن سمتا

ونرى الكرّامية من قبلينادون عملهمذا الرأى ريؤكدون أن قول الله للنيء كن مو خلق فعلى لذلك الشيء و فهو شلق السغلوق وإحداث الدحدث ، ويتابعون

مناك تطور ما فإنه لا يمس الحقيقة الجوهرية المستبعدة من القرآن

• — انظر رسائل الكندى جـ و ص ١٣٦ ( مطبة الاهتماد ١٩٥٠ ) حيث عدد مصطلح الطبيعة بأنه و أول نشاط نفسى أو طاقة أو ملك . ونرى فكرة سهل في أن هذه القوة مبدأ منح وخفظ الحياة لدى جابر بن حيان ( رسائل ص ١١٦ ) . ويذكر الديلمي ( شرح الديلمي هلي الانفاس ورقة ١١٥ ، ١١١ ) أن السوفية يسمون المماني والصفات والاعراض بالانوار . ومكذا فنفير الحياة ولاتدرة والعلم والإرادة والحب الح أنوارا إلى أنهم يرون هذه الحقائق روحيا هلي أنها أنوار متميزة . ويسميها الفلاسفة قوى أو ملكات أو قوى أو أسباب ويسميها علماء الكلام أعراضا أو أحداثا وأسبابا ومعانى بينها يسميها الفقات .

- يتبنى سهل هذا تفسير لفظ الجلالة والله كما فهمه بعض الطلماء المرب على أنه متكون من أداة التعريف والى و والمادة الأصلية ولاه بمنى المادة المحتجب أو تخفى ، ويفهم هذا المهنى من العبارة العربية ولامت العروس الحادة الاحتجب وعلى ذلك يمكن أن ترمز أداة التعريف إلى الحلق بينها ترمز المدادة ولاه الذات الإلهية المحتجبة فى جلالها وتعاليها عن العقول والبصائر . غير أننا نرى أن التسترى يرفض رفضا باتا اعتبار استجاب الذات الإلهية بالحلق ويبلن أن الله جل جلاله لا محتجه شيء وإنها الحجاب من قبل خلقه سبحانه . وليهذا الفهم الذى تنناه سهل انظر الحيلي / الغنية جو مس ۱۱۴ وقارن ولهذا الفهم الذى تنناه سهل انظر الحيلي / الغنية جو مس ۱۱۴ وقارن

الهو – هذه الفكرة إشارة الضمير إلى الذات الإلمية تبدو مبنية على ما ورد من حديث بخصوص حؤال بمض اليهود النبي صلى الله عليه وسلم أن يصف ربه (انظر: ا إبر عما كن / تان يمخ جدا من مجه وقار رئي : الليون / شمس

من ابيلينوس الحكم ذلك الفيلسوف الفيثاغورى الذى ذاع صيته فىالقرن الاول الهجرى .ويستند الباحث إلى أن مناك عطوطة له كتبب فى جمادى الآخرة ٥٨٩٥ الكنها مأخوذة من مخطوطة أسبق ( ذو القمدة ٢٤٣ه ) وأن أهم النقاط التى تضمنها هذه المخطوطة هى:

١ – أول ثبي، خلق هو كلمة الله التي بواسطتها خلق كل ثبي. .

٢ — أول ثبىء ظهر هو نور كلة الله ومن هذا النور خلقت الطاقة والفمالية
 ومنها نتجت الحركة والحرارة .

إلاً ثنا نميل إلى ترجيع استقاء الضوفية من القرآن الـكريم أصلا ، وإذا كان

7.7

أو الحيز، وإنما يدل في الغالب بالنسبة للجانب الإلهى، على الجلال والقدرة التي اشمل كل الموجودات والاقدار (انظر تهانوى / كشاف ج ۴ مس ١٢٧٩). وقد يدل اللفظ على المركز المووحى للصوفى، وهو في هذا يرادف اللفظ ومكانه، من النظر: السراج / اللمع / ه ۴۴٠ وينظر ابن عربى ألى هذا اللفظ ومكان، من ذلاث زوايا مترابطة، زاوية عامة وزاوية خاصة وزاوية مطلقة و تشير إلى قدرة الله المشار إليها في القرآن الكريم في قوله تمالى و وهو معكم أينها كنتم اسرة الحديد)، وقعد يريد ابن عربى بلفظ و المكان، في بعض استعمالاته الرحمة الإلهية والتي يجد فيها كل شيء (قرآن / الاعراف / ١٥٦).

ويفرق ابن عربى أحيانا بين و مكان ، و و مكانة ، حيث يشير الأول إلى هلاقة الصديقين بالذات الإلبية ، بينما يشير اللفظ الشانى إلى علاقتهم بالصفات الإلبية ، وهذا معنى قول ابن عربى ، ونتطلب المكانة كل يوم هو فى شأن ، ( القرآن / الرحمن / ٢٨ ) .

. ا — لقد استعمل العرب مثل العيريين والاغريق حروفهمكملامات ترقيم أو أعداد ، من ثم جاءتالالف لتشيراليالاول (وهذا يساوى تماما لفظ الالفا وفي عبارة أنا الألفا والاوبجا ) ( 8 . ز . Rev ) .

ويشير الصوفية إلى أن الألف أصل الحروف وأجابا وأشرفها وفى رأى الكثير منهم أنها تدل على الذات الإلهية بالنسبة لما تتمشع به من خواص نطقية وكابية ، وفيها تلتقى عوالم الخلق بالمخالق عن طريق الإرادة والحاجها عن البال تأكيد النسترى وأين مسرة التفرقة بين الذات وبير الإرادة والحاجها على أن الإرادة ليست كامنة في الذات وليست خارجة عن الذات . ويمكن أن تجد مفتاح تلك الملاقة فيها ينسب إلى الامام جعفر الصادق من أقوال ( انظر مثلا : أبا حاتم الرازى / كناب الزينة من ٢٦ ، ١٧ ) . ومن الصفات التي مثلا : أبا حاتم الرازى / كناب الزينة من ٢٦ ، ١٧ ) . ومن الصفات التي

المعارف / بم من ١٨، ١٥، ١٥ و وتعلن السورة السكريمة ـ سورة الصعد ـ وحدانية الله و تفره وغذاه و يخالفته اللموادث . وإذا نظرنا إلى الآية السكريمة الاولى وجدنا أنها تتضمن ذكر ضعهد دون أن يكون لهذا الضعير مرجع – كا يشترط ذلك النحاة . وقد علل بعضهم ذلك بأن الله جل جلاله لا يمكن أن تكننه ذا نه ، أو يوجد اسم يكشف عن قدسه سبعانه وهو سبحانه المرجع ، ومن ثم لا يمتاج الصمير الهدال عليه إلى مرجع . ويعيد الحلاج رأى سهل ( انظر : أخبار الحلاج المسميد الهدال عليه يذكر أن علم المشيئة في هو ووهلم الهو في « ليس كنله شيه ،

ويتابع ابن عربي أيضا سهلا في فكرة إشارة الضمير وهو، للذاتوأناللذات وحدما هي الغيب المطلق ( انظر د. عفيني /الفلسفة الصوفية لابن عربي مس ٢٢ ، ٢٤ ) وانظر الفترحات / ٢ مس ١٣٥ لمراجعة قضية اليهود .

لم - لقد شرح ابن عربى مرتبة الإمكان ومثل لها أوضع تمثيل فى رسالته لين عربى الدين الوازى ( المتضمنة فى رسائل ابن عربى / س ١٢ ، ١٣ ، ويقرب الحمرة الذى يتضمن بالقوة جميع الحروف الني من شأنها أن تكتب وتنمرج لل الحمرة الذى يتضمن بالقوة جميع الحروف الني من شأنها أن تكتب وتنمرج لل الذى يتضمن بالقوة جميع الحروف الني من الاستنباط الحاطى الذى يكن أن يؤخذ من هذه الفكرة ، وهى إمكان وقوع كازة أو تمدد فى الذات حتى تميين أو تحدد ( ص ١٢ نفس المرجع السابق ) • ويذكر ابن عربى نفس مناله التسترى الحاص بالكذابة ( ص ١٢ نفس المرجع السابق ) • ويذكر ابن عربى نفس مناله التسترى إنما يشير إلى الإرادة الإلهية وتضيفها من جهة الإمكان كل موجود مع تفرد الله مسبحانه وقيامه بذاته .

، إن المني الصرفي ليكلمة والمكان، لا يتضمن في الغالب فكرة المساحة.

رالتراث - ۲۰)

إلى آراء مينافيزيقية تتصل بالالوهية واستقلالها واكتفائها بذاتها وعدم إمكان الايمكن تتصور الكثرة أو التعدد في الالوهية ، كا يمكن أن تتصور الكثرة أو التعدد في الالوهية ، كا إشارة إلى أهمية المية الحلق في معرفة الحالق ، وتنويه بمدأ الربوبية الذي يدل التضايف إذ يتطلب بنفسه مربوبا. وقد طبق محوا من ذلك هلى لفظ الجلاله والله ، حيث اعترت أداه الدمريف مشيره أو ممثلة للخلق بينها تشير الهاه إلى الذات الإلهية في اعتراء وقد طبق محدودة أو معروفة . وفكرة الإضافة في الخلق تشييها بالإضافة في المعدوبيدو أنها تستند إلى الحديث الذي كثر ترداده بين مدارس كثيرة في الفكر الإسلامي وهو حديث وكنت كذا مخها فأحببت أن أعرف الح.

ويجدر أن نشير منا إلى نقطة أخرى تنملق يتصريح أمثال ابن مسرة فى تمثيلهم بالعدد بأن العدد واحد حجب نفسه أو ستكن فى رقم د ٧ ء أى أن الله احتجب بالعالم وهذا يفضى لملى فكرة احتواء العالم قه أو ستره له.وفى هذا تناقض تام مع تأكيد التسترى وابن مسرة نفسه فى مقام آخر بأن الله لا يحجبه شى.وأن الحجاب إنما هو من جهة الخلق. وتأكيد استفناه الله فى ذاته وقيامه بذاته .

ولا يخنى أن استممال افظ الفصل أو الانفصال ، أو التفصيل لدى كل من التسترى وابن مسرة وابن عربى للتمبير عن ظهور الحالق قد يعطى مبررا لوصف هذه الفكرة بأنها فكرة وحدة الوجود الفلسفية الدقيقة .

وإذا أردنا سرد الصفات التى أطلقها ابن مسرة عـلى الآلف ألفيناها على الترتيب: ١ — مثال التكوين . منحرج العدل .

٢ – دليل الوحدة . ٤ – دليل الذات .

.ه — القضاء الاول . ﴿ ﴿ مِثَالَ التَّالَيْفِ .

٧ – الإرادة .

,

أطلقها ابن مسرة على الالف أنها ومثال التكوين ، أى أنها الحط الذى يمثل الحلقات المتنابعة للخلق (قارن أخبار الحلاج / ٩٦ ) . وهذه الفسكرة قد شرحها أبن عربى وعلق عليها عبد الرءوف المناوى المتوفى ١٦١٥ – ١٦٦٣ م فى يجثه عن والحروف العلمات ، [ J.R.A.S. 1955, pp. 55 ff ] . وقد ذكر أن شبخه شرح له ما يتصل ببيتى ابن عربى عن هدنده الحروف وقد ورد البيتان فى كتاب المنازل الإنسانية ونصهما :

كنا حروفا ماليات لم نقل متملقات في ذرا أعلى القلل أنا أنت فيه ونحق أنت وأنت مو والكل في مو فسل عمن وصل

ويلاحظ أن اسم هذا الكتاب لم يرد في بروكلان. وقد ضرب الشيح مثلا وحدانية الذات في جوهرها تموجدت نقطة صغيرة ممثلة بذلك والوحدة ثم امتدت في الملاقة بين الالف والنون من حيث المثال العاملة حلى والانساط والإخراج في الملاقة بين الالف والنون من حيث المثال العاملة حلى والانساط والإخراج مسرة ومن بعده ابن عربي عدم الاتصال العاملة خلى والانساط والإخراج مسرة ومن بعده ابن عربي عدم الاتصال الحيى بين الله وبين العالم، رغم اعتماد المعارف من به المعارف من به الاتصال الحيى بين الله وبين العالم، رغم اعتماد المعارف من به به به ورسائل إخوان الصفا حه ص ١٠٢ طرى بأسال المعارف من المعارف من المعارف من المعارف من المعارف الإتصال الحيى اللهاء في عملية القياس بين المعروف والاعداد (وهذا بالرغم من أن البرزى مثلا يرى أن الاعداد من أسرار الاقوال ، والحروف من أسرار الاقمال شمس المعارف / ١ مس ه ) · وهناك المقشيه الااف بين الحروف من أسرار الاقمال شمس المعارف / ١ مس ه ) · وهناك المقشيه الااف بين الحروف من أسرار الاقمال شمس المعارف / ١ مس ه ) · وهناك المقشيه الااف بين الحروف من أسرار الاقمال شمس المعارف / ١ مس ه ) · وهناك المقشيه الااف بين المورف بالرقم وا ء واحد بين الاعداد . وقد أشار ابن مسرة

وإذا أردنا تطبيق الاسس التي ألمجنا إليها فيها يتصل بأسرار الحووف لدى بعض الصوفية وجدنا أن الالف من الناحية الصوتية Phonatic حرف حلقي احتكاكي ومع ذلك فهو في نظر الصوفية يخرج من الصدر \_ أقرب الاشياء الى الذات . ومن زاوية الكنابة فهويستقل بنفسه منفردا عما يتلوه ، وهو مستقيم منتصب متزن \_ أمارة العدل والحق ومن ثم صع اعتباره رمزا القوة المدركة الدي الإنسان يزن بها الامور ويعرف بها الحق . أماكونها لا تقبل الحركة فهو مايشير في رأى ابن مسرة إلى استحالة تحديد الذات أو تعريفها و لا يعسر على مايشير في رأى ابن مسرة إلى استحالة تحديد الذات أو تعريفها و لا يعسر على القارىء استنباط تطبيق الحديث المنسوب إلى السيد الرسول صلى الله عايه وسلم الله خاق آدم على صورته (أو على صورة الرحن) ، كما لا يخفى ما في اختيار إلى الله يشهر إليها كل حرف من تحكم لا يمكن تأييده .

ويمكن تلخيص رأى التسترى وابن مسرة وابن عربى في الالف فيها يلى: المامض اللالف واحد عند الجيع وقد يؤدى هذا إلى نتيجة واحدة ، غير إن ابن عربى يؤكد فسكرة وحدة الوجود في اعتباره الالف رمزا للمبدأ الذي يشمل الكل ويحيط بالكل. وهذا يتقق مع وجهة نظره حول الحروف بهامة ، وساطب ابن عربى الالف بأبيات شعرية يتسال وحول طبيعة الالوهية بخاصة . ويخاطب ابن عربي الالف بأبيات شعرية يتسال فيها تساؤل المذكر عما إذا كانت وجدت لها مكانا أو جوهرا ، وتنفى الالف فيها تشترى عظمتها وقداستها (فتوحات / ١ ص ٨٢ ، ٨٢) . ويعيد الحلاج رأى النسترى عظمتها وقداستها (فتوحات / ١ ص ٨٢ ، ٨٢) . ويعيد الحلاج رأى النسترى عظمتها وقداستها (فتوحات / ١ ص ٨٢ ، ٨٢) . ويعيد الحلاج رأى النسترى عظمتها وقداستها (فتوحات / ١ ص ٨٢ ، ١٠ وعبد الرحن السلمي ( ٢٢٤ هـ ) في الالف كلة كلة تقريباً حيث يروى عنه أبه قال عن الالف إنها إشارة إلى أبه تقسيره لاول سورة الاعراف (أو المؤلف ) . وظاهر من هذا أن الحلاج يستنهل ( سبحانه ) و أن الماؤف ( أو المؤلف ) . وظاهر من هذا أن الحلاج يستنهل ( السم المطلق على هذا الحرف نفسه وهو نفس كلام التسترى كا يرويه السراج اللام المعارة ينكلسون ) ومن حيث ربط الالف بالطبائع نرى أن الباقلاني و اللم / ٨ ، نشرة ينكلسون ) ومن حيث ربط الالف بالطبائع نرى أن الباقلاني

وزى أن تصور ابن مسرة لكل من الالف والهمزة يقوم على نظام صوتى وكتابى مما ، ولهذا اعتبرت الهاء لدى كل من التسترى وابن مسرة وابن عربى مشيرة إلى الذات بغير صفات (أنظر مثلا فصوص الحكم / . به وقارن تعليق المرحوم د . عفيق ص ١٠٥، ١٦٠) . أما فيها يتصل بالشكل السكتابي للحروف فقد اعتبرت الالف أيضا رمزا للملكة الإنسانية وهي والنطق ، فهي في استقامتها الحيوان من غير الإنسان إذ يمثى على أربع . وهو كا يرى ابن مسرة كالراكع الحيوان من غير الإنسان إذ يمثى على أربع . وهو كا يرى ابن مسرة كالراكع الحيوان من غير الإنسان إذ يمثى على أربع . وهو كا يرى ابن مسرة كالراكع الحيد الما الياء فإنها تشير إلى النبات الذي تضرب جذوره أو روسه في الارض كالساجد الما الياء الله عبدان الادب. يقول الحافظ الشيرازي وليس على لوح قلمي إلا ألف تعداه إلى ميدان الآدب، يقول الحافظ الشيرازي وليس على لوح قلمي إلا ألف قامة حبيبي ما العمل الآن ، ما علني أسناذي غير ذلك ، وقال ابن المهرز :

وكأن السقاة بين الندامى ألفات على السطور فيام

وقال بمض الهنود .

إن الفم والصدغ والقد المستقيم ﴿ إِنْ عَلَى حَقَ إِنْ قَلَتَ أَلْفَ وَلَامُ وَمَيْمَ ﴾ [انظر الآفكار والفنون / ٤ ٧ — مجموعة فكر وفن من ١ — ٦ —

7191 - 0191).

ويستغل الصوفية في هذا أيضا بهض المصطلحات النحوية كما لدى النسترى وابن عربى ؛ فالتصب وهو الحالة الإهرابية الخاصة في باب النحو تستغل لتمنى في الوقت نفسه انتصاب قامة الإنسان وتوازنه — إذ هو مخرج المدلكا لدى النسترى (قارن العدل والسبب الأول لدى ابن عربي) وهو أعدل الحركات كا يصرح بذلك.

۱۵ — تردكلة والذكر ، في صحيح البخارى ( - ۲ ص ۲۰۴ ط ليدن )
 لتمنى مبدأ عاماً يتضمن كل مقدورات الله وأحكامه . وقد ورد أن هذا قد صرح به رسول الله صلى الله عليه وسلم لمن جاءه من العمن . ولذا نرى أن القرآن يعتبر في هذا النص مصدرا كليا وعاماً يحوى حقائق لانهائية ولا نفاد لها .

ويشير أبن مسرة (خواص / ١٣١) إلى أن الذكر هنا يشهر إلى العلم الإلهى وهو وأحد جملى من قبل الذات، متعدد مفصل من قبل الحلائق. فهو وأحد الناسبه الذات الإلهية، ولكنه متعدد من جهة الحلائق من حيث تضننه لعلم الزبوبية، وعلم النبوة أو الابتلاه (وفي هذا إشارة إلى أن الحلق في حد ذاته ابتلاهواخبار. ويتمثل الجانب الثالث في وعد الله سبحانه ووعيده. وهذه الجوانب الثلاثة قد أشار إليها سهل بصورة غامضة في تفسيره العجروف وهذه الجوانب الثلاثة قد أشار إليها سهل بصورة غامضة في تفسيره العبها الثلاثة التي تبدأ سورة الاعراف و المص ، وإن كانت السكلمات التي تشير إليها هذه الحروف ليست بالضرورة وحدما هي الممكنة.

٦١ – يؤيد ذلك أيضا قول سهل فى تفسيره (ص ٨) إن سرالقرآن يكمن فى فواتح السور . ويمنى سهل بهذا الحروف المقطعة التى تفتيح بها بعض السور القرآنية . وهو يعظ بعض حضوره بأن يتمسكوا بزبدة القرآن حيث توجد الاسماء الإلهية . ويشير ابن مسرة كذلك إلى أن فهم القرآن يعتمد على فهم هدذه الاسماء التى تنطابق مع درجات الجنة . وهو يقتبس حديثا ينسب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يشير إلى أنه فى يوم القيامة سيقال المتارئي الفرآن: اقرأ وارق ، أى عليه الممن القارى، في قراءته علمت مكانته وارتفع مقامه الروحى .

۱۷ -- إن لفظ و وسيلة ، في هذا النص يبدو مشيرا إلى النبي صلى الله عليه
 وسلم مصدر كل إشماع روحى ( انظر البونى / شمس / ۲ ص ۱۸ .

۱۸ — يتبنى سمل رأى ابن أدم في خصائص الاسم الاعظم. وقد رأى
 بهض الصوفية أن هذا الاسم الاعظم هو و الله ، ( انظر : السمراج / اللمع ١٨٥

( التمهيد / ه٤ ، ٦٩ ) يعتبر طبيعة الالف فاكميّة فهى ليست للخفض أو للرفع. تماماكا يرى سهل (قارن: أربع رسائل اسماعيلية / ٤ ) .

وللدزيد من المعلومات حول الالف والحروف بوجه عام ارجم إلى: أبو يعقوب السجستانى الينابيع، ابن عربي / فصوص الهـكم — فص حمكمة اسماعيلى ه، الفتوحات / 1 ص ١٧٤، اليونى / شمس المعارف 1 ص ٥، وما بعدها، السراح: اللمعم[/ ٨٨ ( ص ١٧٤ ط القاهرة، التسترى / تفسير القرآن العظيم ٦ وما بعدها، جابربن جيان / رسائل منتخهات، البسطامي ( عبد الرحمن ) مفتاح

ا سيرف بعض الصوفية المخيلة كقوة بدنية بأنها تلكالتي يمكن بواسطتها لمدوراك صفات الاشياء الحسوسة وتكوين حكم عليها . وعن أوضع ذلك عبد الكريم الجيلى انظر د . نيكلسون . p.117 ", p.117"
 عليها انظر د . نيكلسون . p.117"

۱۲ – قارن ابن مسرة ( الاهتبار ۱۷۵ ) حيث يذكر مراحة أن الكون يعتبركتابا إلهيا تشكل حرونه ( موجوداته ) كلام الله الذى يقرؤه ويدركه المستبصرون بنور الله .

۱۲ – إن السر الذي يشير إليه التسترى هو سر الربوبية وهو المنبى، عن العلاقة الفعلية بين صفات الله سبحانه وبين مخلوقاته . ( انظر البوني / شمس / ع ص ۱۲، ۱۲۰ ) ومن هنا نجو عبارة التسترى و للربوبية سر لو كشف لبطات النبوة ، ( انظر : المسكى / قوت ح ۲ ص ۱۰، رقارن ابن هر نى / فصوص / ۱۰، فتوحات / ص ۲۲، رسائل ح ۲ ص ۱۰،
 ۱۲ – قارن سهل / تفسير / ۱۰، ابن عربى / فتوسات / ۲ مس ۲۲

انظر أيضاً ( A. Johne, J. R. A. S. 1955, pp. 55 ff

۲ – تدريفات للتصوف والصوفى ه

الصوفي صفا يلاكدر، ووفا بلاغدر دووجه بلاقفا وطلبه وجه الله .

: مثل عن النصوف فقال يادوست قلة العدا والسكون مع رب العلا ، القصاب : خلق كريم فى زمان كريم لقوم كرام . والهرب إلى الله من جميع الورى .

سئل بعضهم عن التصوف فقال : التصوف في هذه الآمة كالرهبانية في بالحقائق، فمن سلك طريقالتصوف طولب بصدق الحقائق ، كن أمة هيدى عليه السلام. والله تمالي طالب عباده بمتابعة العلم ولم يطالبه تـكلف الرهبانية من غير أن يسكلف ، طولب بحقائق الرعاية .

أحمد بن عطاء : الصوفى و هو الذى الذى صفا من كدر نفسه ، وخلص من آفات حواسه، وبان من طبع بشربته .

التكائر فيها الثاني اعتماد المبد على الله من السكون إلى الاسباب ، الجنيد : التصوف اسم لعشرة معان ، أولما : التقلل من كل شيء من الدنيا عن النالث الرغبة في الطاعات من التضرع والفضائل هند وجود العوائق،

في النصوف للرَّمْدَى والقشيري والحراز وغيرهما . وقد أُخذنا النمريمات من وله صورة بالمهد الهندى باندن تحت رقم Reel .289 ويضم المخطوط رسائل ه مفتنبسة من مخطوط بمكتبة قسطمونى العامة بتركيا برقم ٢٧١٢ بجاميح مميار النصوف .

> ٣٧٨ م ) أن الاسم الاعظم قد ألمح إليه في الآية القرآنية (يس / ٥٨) و سلام عجمد صلى الله عليه وسلم حيث ندل و يس ، على ذلك . فكل من الشمس والنبى موجود فى وجوده. والمقارنة بين الشمس وبين يس تبدى مقارنة بينها وبين النبى قولًا من رب رحيم ، حيث تشير إلى الرحمة الإلهية السكلية التي يمنمد عليها كل ٣ / ٣٦٦ ) ويرى بعض العلماء ( البوق / شمس / ١ مس ٥٠ ؛ الأ يماط / ورقة رسائل حراكتاب الفناء ص ٧ ، قارن : فنوحات / ٢ مَس ١٩٤ ؛ قارن أبضا / الإلهية متساوية ومؤثرة فمالة طالماكان الداعي يها مخلصاً ( انظر : ابن عربي / وقارن الشرح والبيان / ه١٥ صـ د و يرى البسطامي ( أبو يزيد ) أن كل الاسماء ينل الرحمة الإليان

ويتحدثالقرآن عن النبي بأنه رحة للمالمين سورة ٢١ آيه ١٠٧ ، كا يوصف النبي في القرآن بأنه د سراج منير ، ( الاحزاب / ٢٦ ).

ويطلق عبد الـكريم الجيلي على النبي صلى الله عليه وسلم لقب و شدس الدبن،

لایکون إلا للإمام (انظر د . کامل الشببی / الصلة بین النصوف والنشیع / ۲۸۳ ) . والتستری یری آنه لیس المدنی فی الاسماء إلا المرفة بالمسمی ، کما آن ويرى الثرمذي أن الاسم الاعظم هو الإنسان السكامل بالنظر إلى أن الترآن الممنى في العبارة هو المعرفه بالعبودية ، كما يبرى. ساحة التستري من دعاوى ٧ ص ١٥٨ ) . ومن المعروف أن الشيمة المعتدلين يرون أن الاسم الاعظم وتحكى له بطريقة كلية بحيث لم بنق له اسم إلا وقد كشف له ( انظر الفتوحات / قد ذكر أن الله علم آدم الاسماء كلها ( البقرة / ٣٠ ) ويعنى بذلك أنه أوحى إليه R. Nicholson: studies...The Perfect Man, p. 105: انظر

سور القرآن على بعض ويقول و أتبدوا المشرع ( صلى ألله عليه وسلم ) الذي قال ۱۹ - لقد اعتنق ابن تیمیة (جو آبات ۱ ۲۰) رأی الغزالی فی نفضیل بعض إن ديس قلب القران ،. بعض الباحثين